

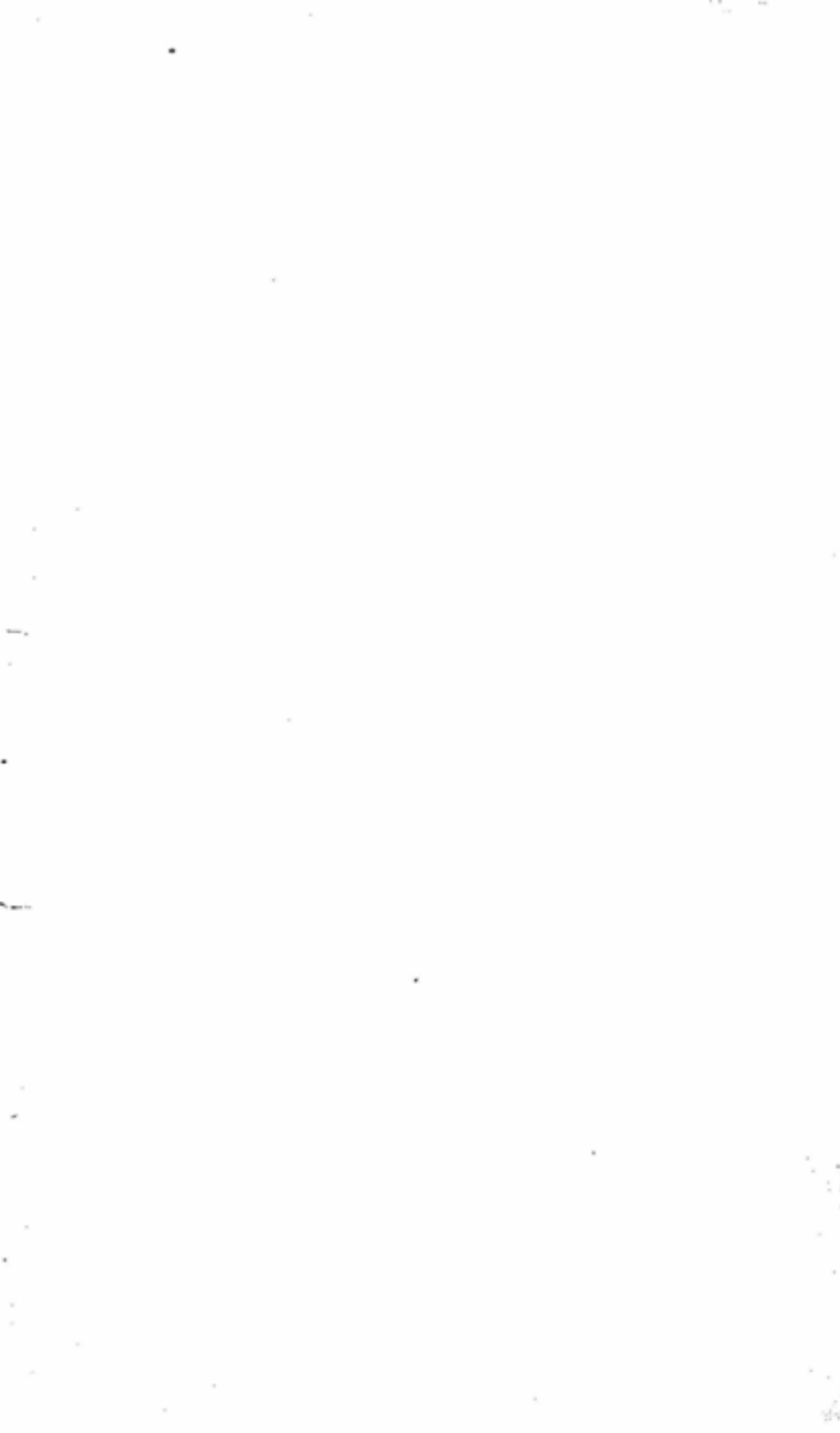
GOVERNMENT OF INDIA  
DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY  
CENTRAL ARCHAEOLOGICAL  
LIBRARY

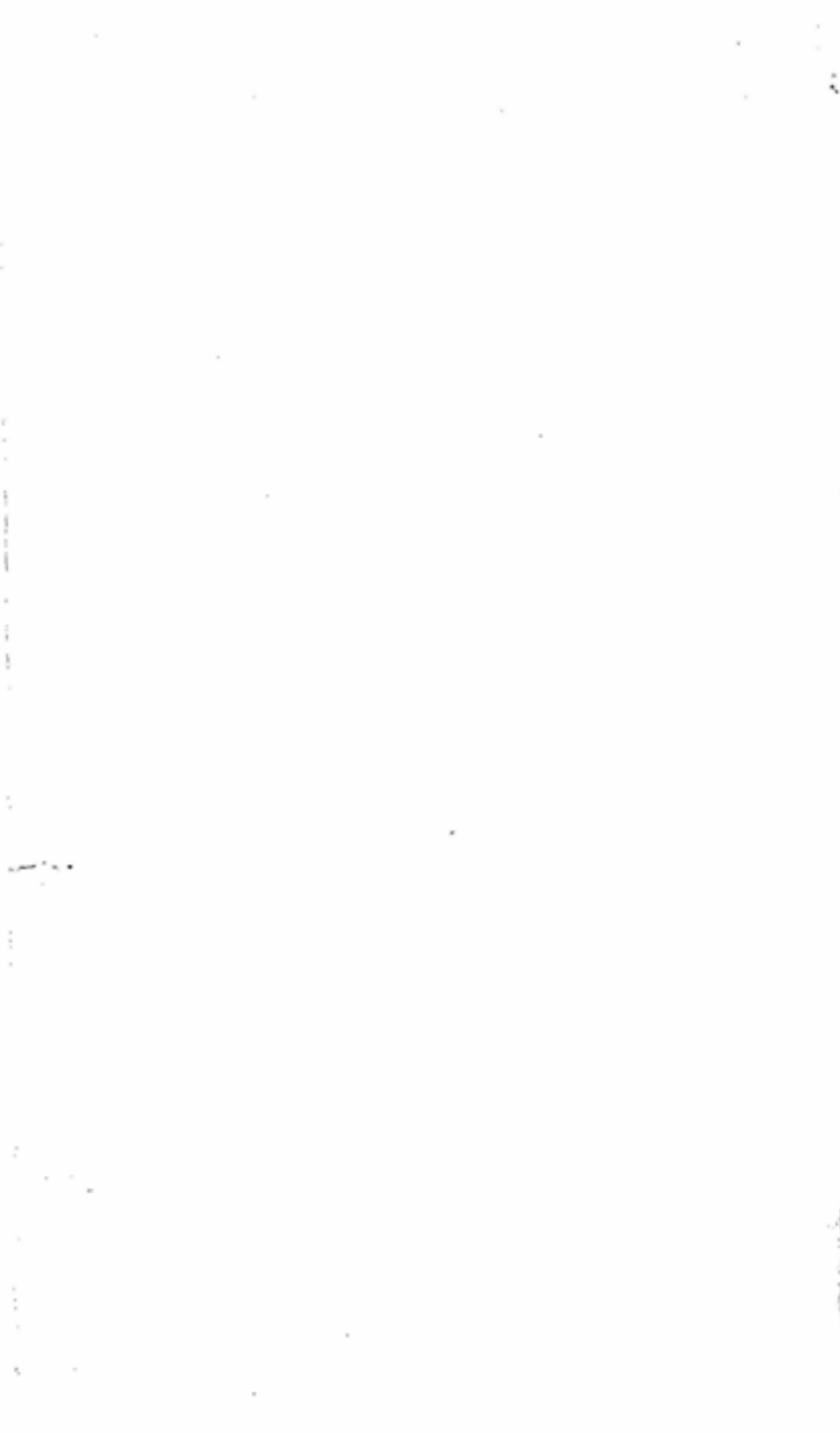
---

CLASS \_\_\_\_\_

CALL No. Sa4v Dik-Ray

D.G.A. 79.





Śiddhanta-Kaumudi.

Vol. II, Pt. I.

Now available  
*Principal S. Ray's*

Rs. A.s.

|      |                                                     |      |    |
|------|-----------------------------------------------------|------|----|
| 1.   | Siddhanta-Kaumudi vol I. part I<br>( up to Sandhi ) | 2    | 8  |
| Do.  | Do vol. II<br>( Karaka and Samasa )                 | 4    | 8  |
| 2.   | Sakuntalam                                          | 3    | 8  |
| 3.   | Uttareharitam                                       | 3    | 8  |
| 4.   | Mudra-Rakshasam                                     | 3    | 8  |
| 5.   | Ratnavali                                           | 2    | 12 |
| 6.   | Meghdutam                                           | 2    | 0  |
| etc. | etc.                                                | etc. |    |

Published by R. Ray, M. A.  
 90-44, Harrison Road, Calcutta.

“त्वत् प्रीत्यर्थं सरस्वतीविनोदं कुर्मः” — पञ्चतन्त्रम्  
**सारदाविनोदे**

श्रीभट्टोजीदीविद्यविरचिताद्याः

**वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदाः**  
**द्वितीयो भागः**

कारकसमासात्मकः

विद्यासागरविद्यालयाध्यक्षेण

**श्रीसारदारञ्जनविद्याविनोदेन**

कृतभाषान्तरः तत्कृत्या मितभाषिणीसमाख्यया  
व्याख्यया च समेतः

—○—

1951

*Sa 4 V*  
*Dik/Ray*  
**BHATTOJI DIKSHITA'S**  
**SIDDHANT-KAUMUDI**

KARAKA AND SAMASA

Vol II

WITH TRANSLATION AND SANSKRIT COMMENTARY

BY

**SARADARANJAN RAY, M. A.,**

*Late Principal Vidyasagar College,*

Rs. 2/8.

Agents—

Sanskrit Book Depot  
28/1, Cornwallis Street, Calcutta.

Fourth Edition revised by

K. Ray, M. A.

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL

LIBRARY, NEW DELHI.

446.

13/10/53.

SA 4 V/ Dik/Ray

Vol. II- Pt. I

Printed by B. B. Ghose,  
at the LALIT PRESS,  
5, Madan Mitter Lane, Calcutta.

## PREFACE

This edition of the Siddhanta-Kaumudi is intended to serve two purposes as explained below.

More than 40 years ago I felt the need for an English Translation of Bhattoji Dikshita's Vritti on the rules of Panini. Editions are now available with English explanation of the rules and notes in English. These serve useful purposes undoubtedly, but, as they do not translate Bhattoji, the want, I felt then, still exists. The present edition is expected to meet this want.

Those who have read Bhattoji with some care, know that a literal translation of his Vritti, instead of helping the learner will serve only to bewilder him. I have therefore tried in the following pages to translate Dikshita's thought instead of his words, trusting that thus alone I might be of service to such of our young men as intend to study Sanskrit Grammar but have not the opportunity to sit with a professor.

After I had commenced my work, some of my pupils asked me to begin with the second part, the part on Karaka and Samasa, which our B. A. candidates have to read for their Examination. I thought it would be odd for the second part to go out before the first and saw some of my friends on this point. The order in which the part appeared, so long as their appearance was assured, was declared immaterial. My hesitation was removed, but

Mahamahopadhyaya Pandit Pramathanath Tarkabhusan gave altogether a new complexion to the undertaking itself. It was suggested that scholarship of Bengali Pandits was at a discount outside Bengal and this was mainly because they did not study Panini's grammar. The study of Panini was a necessity more to the children of the Pandits of Bengal than to the Englishknowing young men of India. In Bengal, an easy Sanskrit Commentary to the Siddhanta-Kanmudi was more urgently needed than an English Translation of Bhattoji. A commentary free from the tecnnicalities of the system of Panini, so far as practicable, has to be written for our would be Pandits now studying at Tots. Existing commentaries are for those only who are already familiar with mechanism of Panini's Grammar. I was requested accordingly to write a suitable Sanskrit Tika for beginners for my contemplated edition. The request was repeated and came from different quarters. The task was overwhelming for an old man with an incurable brain-disease. Yet even with a full knowledge of my incapacity, I could not disregard the repeated requests of my esteemed friends and decided to try to add a commentary, with what result it is for my readers to say. If the commentary is deemed suitable, well and good ; if not, my readers will greatly oblige me by suggesting the course to follow. This is only one volume out of nine over which the work is calculated to extend, so there is ample time yet to mend.

I had occasion, here and there, to differ from existing commentaries and sometimes from the author also. The passages involve points of fundamental importance and I humbly and respectfully invite the attention of the learned public for an authoritative pronouncement on them.

In conclusion, I beg to express my indebtedness to Pandit Sitaram Sastri for valuable suggestions while reading the proofs.

CALCUTTA

August, 1920

}

SARADARANJAN RAY

N. B.—When there is no danger of confusion, expressions like “कर्ता takes पक्षी,” “समानाधिकरण words,” “masculine” words &c. will be freely used in the following pages instead of such precise but ponderous statement as ‘the word designating the कर्ता takes पक्षी’, “words designating things that are समानाधिकरण”, “words applied to objects in the masculine” etc. By the bye, an English synonym for समानाधिकरण is a desideratum. I have ventured to coin a word; ‘collocative’ for समानाधिकरण seems to serve the purpose well.

## मितभाषिणीकृतो विज्ञापना

नमस्कृत्य शिवं साम्वं प्रणस्य च गणाधिपम् ।  
 अभिवाद्य जगद्गुन्दां वाणीं ज्ञानप्रदां तथा ॥ १ ॥  
 त्रिदिवस्थं नमस्कृत्य तातं श्रीश्यामसुन्दरम् ।  
 आचार्यं श्रीमहेशब्दं न्यायरत्नोपनामकम् ॥ २ ॥  
 सारदारञ्जनेनेयं दीक्षिताशयदीपनी ।  
 सिद्धान्तकौमुदीव्याख्या लिख्यते मितभाषिणी ॥ ३ ॥  
 विदुषां मतमालोच्य व्याख्यातृणां पदे पदे ।  
 यदलं वाल्वोधाय तन्मात्रमिह कथ्यते ॥ ४ ॥  
 प्रौढानां तु बिनोदार्थमास्ते शब्देन्दुरोखरः ।  
 नागेशस्य तथा साध्वी दीक्षितस्य मनोरमा ॥ ५ ॥  
 ताभ्यामेव विजानन्तु धीरा सूक्ष्मेभिकां कवेः ।  
 ममेयं जायतां तेषां केवलं मार्गदेशिनी ॥ ६ ॥  
 क दीक्षितवचोभङ्गी क चाहं विकलेक्षणः ।  
 क्षमन्तां सज्जनास्तन्मे चापले रचितोऽञ्जिः ॥ ७ ॥  
 अशेषदोषजुष्टेऽस्मिन् यदेकोऽपि गुणोदयः ।  
 आल्घयेत बुधेन्नर्न लमेयं कृतकृत्यताम् ॥ ८ ॥  
 विरुद्धमविरुद्धं वा पूर्वैरिह नवं वचः ।  
 यदुक्तं सादरं तत्र विदुषां मतमर्थये ॥ ९ ॥

अथ

# वैयाकरणसिङ्गान्तकौमुदी

## द्वितीयो भागः

मुद्रांप्रकरणे—प्रथमा

५३२ । प्रातिपदिकार्थलिङ्गपरिमाणवचनमात्रे प्रथमा

॥ २ । ३ । ४६ ॥

दीक्षितः । नियतोपस्थितिकः प्रातिपदिकार्थः (क) ॥ मात्र-  
शब्दस्य प्रत्येकं योगः (ख) । प्रातिपदिकार्थमात्रे, लिङ्गमात्राद्याधिक्ये  
संख्यामात्रे च प्रथमा स्थात् (ग) । चक्षैः, नीचैः, कृष्णः श्रीः  
ज्ञानम् (घ) । अलिङ्गा नियतलिङ्गाश्च प्रातिपदिकार्थमात्रे  
इत्यस्योदाहरणम् (ङ) ॥

The sense of an uninflected word ( प्रातिपदिक ) is that which is invariably suggested by the sound of the word. The word भाव is connected with each of the constituents of the इन्द्र that precedes it. *The first triad of case-affixes indicates the sense only of a प्रातिपदिक ; or in addition, its gender only or measure only ; or it indicates a number only.* Thus चक्षैः &c. Uninflected word without gender, or restricted to one particular gender, are illustrations of प्रातिपदिकार्थमात्रे प्रथमा ।

नियतमाविष्णी । (क) सूखतः शब्दो द्विधा भिद्यते प्रायेष—धातुः प्रातिपदिकच ।  
यत्र किंचा नाम धात्वयेः । प्रातिपदिकार्थं प्रति तु विप्रतिपत्तिर्हज्ञते, अतः समाधि-  
काह—नियतेति । चक्षारिते प्रातिपदिके 'नियता' अव्यभिचारिणो 'तुपस्थितिः'

प्राप्तिः व्यारणमिति यावत् यस्य स एव 'प्रातिपदिकस्य अर्थः' । यसर्वे प्रातिपदिकं न अभिचरति स प्रातिपदिकार्थं इति फलितम् ॥ (ख) सर्वे प्रातिपदिकार्थं लिङ्गस्य परिमाणस्य वचनार्थं इति इन्द्रः । ततः अवधारणवाचिना मात्रशब्दे न समाप्तः । तब मात्रशब्दो इन्द्रान्ते शुभमायाः सन् प्रत्येकं इन्द्राङ्गानि विशिष्टे इत्याह मात्रशब्दस्तेति ॥ (ग) सुवाचाराणि व्याख्याय मूदार्थं व्याचष्टे प्रातिपदिकेति । इह आदिशब्दे न परिमाणमावस्थापि यहणम् । लिङ्गमावस्थं आदिर्योक्ते 'लिङ्गमावादिनी' लिङ्गमात्रं परिमाणमावस्थं इत्यर्थः । तदीयः 'आधिक्ये' अतिरिक्ते प्रथमा स्थात् ॥ एवमिह चलारी विषयाः प्रथमायाः ॥ एकस्यावत् प्रातिपदिकार्थमावस्थम् । अत खार्थे प्रत्ययाः । मिलितौ प्रकृतिप्रत्ययौ प्रकृतिरेवार्थं गमयतः, नाधिकं किञ्चित् ॥ हितीयस्य येन केनचिद्लिङ्गमात्रेण युक्तः प्रातिपदिकार्थः । इह लिङ्गं प्रत्ययार्थः । प्रकृतिप्रत्ययौ मिलितौ प्रकृतार्थं लिङ्गस्य बोधयतः ॥ येन केनचित् परिमाणमादेय युक्तः प्रातिपदिकार्थस्तु तीयः । अत परिमाणं प्रत्ययार्थः । मिलितौ प्रकृतिप्रत्ययौ प्रकृतार्थं परिमाणस्य गमयतः ॥ संस्कारमात्रं चतुर्थः । इहापि खार्थे प्रत्ययः ॥ (घ) एतानि तु प्रतिपदिकार्थमावे प्रथमाया उदाहरणानि । न तु कृष्ण इति पुँक्तु स्यापि बोधो जायते । तेत् कथमिद् प्रातिपदिकार्थमावे इलास्थीदाहरणं, न च लिङ्गमावाचिकार्यस्य ? उच्चते—भगवति क्षणशब्दः पुँक्तेव नियतः उच्चरितेऽस्मिन् शब्दे यदा भगवदास्त्रेषु प्रस्थितिनियता तथा पुँक्तु स्यापि । तेजाव 'नियतोपस्थितिकः प्रातिपदिकार्थः' इति कृत्वा लिङ्गमयि प्रातिपदिकार्थं एव, न च तत् प्रातिपदिकार्थात् वाचम् ॥ एवं श्रौः ज्ञानमिति व्यादिष्वपि ॥ (क) उदाहरणेषु उच्चेनैवेचित्प्रत्ययं विषु लिङ्गेषु समानमिति 'भक्तिम्' । उच्चः, श्रौः ज्ञानमिति 'नियतलिङ्गः' शब्दः ॥

दीक्षितः । अनियतलिंगास्तु लिंगमावाचिक्यस्य । तटः, तटी, तटम् ।

But of mere gender in excess ( लिङ्गमावाचिक्य ) examples are furnished by words having more than one gender. Thus तटः &c. मितमाचिष्ठो । इहोदाहरणेषु या हि तटदपा व्यक्तिः तटः इलनेन गम्यते, सेव तटी इति, तटमिति च । तत् तटदपाया व्यक्तेष्वेष्वि लिङ्गस्योपस्थितिनै नियता लिङ्गमव प्रातिपदिकार्थादधिकम्, प्रथमा च लिङ्गमावाचिक्यं एव ॥

दीक्षितः । परिमाणमात्रे द्रोणो ब्रीहिः (क) । द्रोणरूपं यत् परिमाणं तत् परिच्छन्नो ब्रीहिरित्यर्थः (ख) । प्रत्ययार्थे परिमाणे प्रकृत्यर्थः अभेदेन संसर्गे विशेषणम् । प्रत्ययार्थस्तु परिच्छेद-परिच्छेदकभावेन ब्रीहौ विशेषणमिति विवेकः (ग) ॥

As an example of mere measure in excess we have द्रोणः in द्रीष्टि ब्रीहिः । The sense here is—ब्रीहि measured by the measure known as द्रोण । In द्रोणः, the affix सु means measure and the sense of the base द्रोण qualifies this sense by identifying it with द्रोण । The sense of the affix, thus modified, qualifies ब्रीहिः being related to it as परिच्छेदक ( measurer ) is towards परिच्छेद्य ( to be measured ).

मितभाविणी । (क) अथाव द्रोणशब्दस्य कोऽर्थः ? 'द्रोणमानय' इत्युक्ते काष्ठभाजने सौहभाजनं वा किञ्चिदान्नोयते येन शस्यानि भोयन्ते । तदेव भाजने द्रोणशब्दस्य मुख्यार्थः । इह तु वाक्ये 'द्रोणः' इति ब्रीहिः' इत्यस्य समानाधिकरणतया विशेषणम् । न आतु भाजनं किञ्चित् तथाविधि ब्रीहिविशेषणं भवितुमर्हति । तेनाव गौणहस्तिराशीयते—द्रोणपरिमिती द्रोण इति । तथा हि अव द्रोणशब्दस्य यः प्रातिपदिकार्थो भाजनविशेष इति, तद्वातिरिक्तः परिमाणविशेषः इत्यर्थः; प्रतीयते । नो चेत् कुतः परिमितिः ? अतः प्रातिपदिकार्थात् परिमाणमावस्थाधिकम् । एतच 'द्रोणमानय' तथा 'द्रोण' ब्रीहिमानय इव्यतीयोर्देशशब्दस्य अर्थभेदयर्थालोचनया स्पष्टं भविष्यति । तदिल्ल 'द्रोणः' इतीह परिमाणमावस्थाधिकं प्रथमा ॥ (ख) यत्प्रागुक्तं ब्रीहिसाहचर्यात् द्रोणशब्दस्य प्रातिपदिकार्थमावादधिकं कोऽर्थः; प्रतीयते इति, तदेवाह द्रोणपरिमितादिना । अथमाशयः—'द्रोणो ब्रीहिः' इत्यत्र ब्रीहिसाहचर्यात् 'द्रोणरूपं यत् परिच्छदः' इत्येतावत् सर्वे 'द्रोणः' इत्यनेन वीज्यते । कुतः सुनर्वेदविदो वीजसादत्पुरावं वस्यते ॥ (ग) परिमीयते अनेनेति परिमाणम् । करवे अत् । 'प्रत्ययस्य' सुप्रत्ययस्य 'अथः' परिमाणम् । तथिच्चर्वे 'प्रकृते' द्रोणशब्दस्य

‘अर्थः’ भाजनविवेचयः ‘अमेदेन संसर्गेष्य’ अभिवतया वर्णमानः सत् ‘विशेषणम्’, सुप्रत्ययसुप्रत्ययरिता दोषप्रकृतिः दोषादभिन्नस्य परिमाणस्य विचिका इत्यर्थः । भाजनरेचोच्चते—सुप्रत्ययः दोषप्रकृती परिमाणाधिकासमर्पक इति । एतेन दोष इति परिमाणाधिके प्रथमाया चदाहरणं भवति । एतावता ‘दोषरूपं यत् परिमाणं तत्’ इत्येव ‘दोष इत्यस्य अर्थो लभते । सत् नालं ‘ब्रीहिः’ इत्यस्य समानाधिकरणेन ‘दोषः’ इत्यस्य प्रयोगाय । अत अर्थ प्रत्यायार्थेण इति—‘प्रत्ययस्य सुप्रत्ययस्य य इत्य’ दोषप्रकृतिसाहचर्यात् विशिष्टः ‘अर्थो जातः, दोषरूपं यत् परिमा’ तदिति, स ‘तु ब्रीहो विशेषण’ ब्रीहिः विशेषयति । कथं विशेषयति इत्याह—‘परिच्छेद्यपरिच्छेदक-भावेन’ भाजनेयतया विशेषयति । ननु कुत एवा भाजनेयसम्बन्धप्रतीतिः ? उच्चते—एव हि भाजनेयसम्बन्धः प्रतीयते सत्य, किन्तु नाय’ ब्रीहिप्रकृतीर्था अर्थः, न वा तदस्यस्य सुप्रत्ययस्य । ब्रीहिरिति प्रातिपदिकार्थमात्रे प्रथमा, दोष इति परिमाणाधिकाराद् । ततः परम्परसाहचर्यात् दोषपरिनितलं ब्रीहेः, ब्रीहिपरिमापकलच्छ दोषस्यावभासते । न हि प्रकृतिकृतं न वा प्रव्ययलिमितकनिदं सम्बन्धावभासनम् । वीरः पुरुष इत्यादादिव याकरार्थं शक्ते विज्ञासः किञ्चसः ।

दीक्षितः । वचनं संख्या । एकः, द्वौ, वहवः । इह उक्तार्थत्वाद्विभक्तेरप्राप्तौ वचनम् ।

In the rule, वचन means number. Thus एकः &c. Here the sense being declared (अभिहित), the विभक्ति, i. e., प्रथमा, is not available ; hence the express sanction of the प्रथमा विभक्ति ।

मितभादिष्यी । ननु संख्यावाचकानामिकलादिरेवाथः । तत् प्रातिपदिकार्थमात्रे प्रत्येकाद विज्ञा प्रथमा, किं पुनः सत्रे ‘वचनं’ यहवेन ? उत्तरमाह उक्तार्थत्वादिति । एव मित्कषेपः—सत्रेऽस्मिन् ‘अनभिहिते’ ( ५२६—२१२ ) इत्यधिकियते । तेक अनभिहिते प्रातिपदिकार्थमात्रादौ प्रथमा स्तात । प्रातिपदिकार्थस्य चामिधानं व्यक्तिनिदेश एव । ‘हर्षः’ इत्यके तून काचिहृक्तिनिहित्याते, सेव अनभिहितः प्रातिपदिकार्थः तत्त्वं प्रथमा—हर्षः, शास्त्रा, फलम् । इह तु संख्याशब्देरभिहितत्वात् प्रातिपदिकार्थस्य, अनभिहिते विहिता प्रथमा तेषु न प्राप्नोति । तदित्थ विद्धीयते

‘वचनमादे प्रथमा’ इति । तदेव कथते—‘इह’ संख्याशब्दे ‘उक्तार्थत्वात्’ अर्थसु उक्तत्वात् अभिहितत्वात् अनभिहिताधिकारीकायाः ‘विमतेः’ प्रथमायाः ‘अप्राप्ती वचनं’ पृष्ठगुणिः, सुवै इति ग्रीष्मः ।

५३३ । सम्बोधने च ॥ २०३।४७ ॥

दी—। इह प्रथमा स्यात् । हे रामः ।

In this matter also, i. e., in the vocative, the first triad of case affixes should be used. Thus हे राम ।

मित—। हे राम इत्युक्ते न केवलं रामव्यक्तिवैधः अपितु सम्बोधिताधाक्षस्याः । एवं प्रातिपदिकार्थव्यतिरिक्तं सम्बोधममवाधिकमिति पूर्वस्तेष्य अप्राप्ता प्रथमा विधीयते ।

### सुवर्थं प्रकारणे—द्वितीया

५३४ । कारके ॥ १४।२३ ॥

दी—। इत्यधिकृत्य—

Having taken up this word ‘कारके’ with a view to attach it to the rules that follow—

मित । कारकमिति प्रसिद्धा पूर्वाचार्यसंज्ञा तस्याः अनुवाद इह ‘कारके’ इति । करोतीति कारकम् क्रियाया निवैकम्, येन विना क्रियानिर्बाही न भवति तत् । तथिन् । जातावेकवचनम् । जातिय वहुव्यक्तिव्यापिनो, तेनेह साचादतुप-ख्यमयि वहुलमर्यादायाति, निहारणश्च सिध्यति । अतः कारके इति ‘कारकेभूमध्ये’ इत्यर्थः । ‘कारके’ इति पदमधिकृत्य वक्त्यमाणानि स्वाधिप्रथीयत्वं । तेषु तेषु सर्वेषु ‘कारके’ इति पदं योजनीयमिति भावः । भावकाररत्नं संज्ञायाः सिद्धता नेतृत्वति । स हि ‘कारके’ इति प्रथमार्थे सप्तमी इत्याहुः ‘कारकम्’ इति

चार्यः । एतेन कार्मादिक् सर्वमपि 'कारकम्' इति सिद्धा संज्ञा ॥ करोति कर्मादिव्यपदेशं कारकम्, क्रिया इत्यर्थः । 'कारके' क्रियायाम् । इत्यपि व्याख्यानात्मर तस्मेव ॥

५३५ । कर्तुरीप्सिततमं कर्म ॥ १४४४८ ॥

दी— । कर्तुःक्रिया आपुमिष्टतमं कारकं कर्मसंज्ञं स्यात् ।

The कारक which the कर्ता (agent) wishes particularly to attain ( reach ) by the action ( क्रिया ) is named कर्मेन् । [ As remarked in the Mitabhashini above, Karakas are promoters of the action. These are six in all—कर्ता ( nominative ), कं ( accusative ), करणम् ( instrumental ), सम्प्रदानम् ( dative ), अपादानम् ( ablative ), अधिकरणम् ( locative ) ].

मित—'कर्तुः' इष्टतमम्, इत्यन्वयः । “कर्तु च वर्तमाने” (५२५—२४।५०) इति कर्तुरित्यव अनुके कर्त्तरि यष्टो । “भास्” व्याप्ति, सम्भवित्यादि । कर्तमानम् ? 'क्रिया' । तामेव क्रिया प्रति कर्मत्वम् । कारकमिति कर्मणः कारकसंज्ञा वीधयति । भूतेभिद्वाहतिक्षेपं 'कारके' इति पद् योजनोयम् । कारके “कर्तुरीप्सिततमं कर्म” इति पूर्वे स्ववर्तीरम् । तेन कर्मापि कारकमेव । क्रियानिर्वित्तकानि तु यद्—कारकाणि ।

दी— । कर्तुः किम् ? माषेष्वश्वं वर्णनाति । कर्मण ईप्सिता माषा न तु कर्तुः ।

Why add कर्तुः in the rule ? Witness माषेषु &c...ties the horse in a field of pulse—where माष is not reckoned as कर्म, because माष is wished of अश्व which is the कर्म and not the कर्ता ।

मित—। कत्तुः क्रियया आप्तिव्याद अते । क्रिया चेह 'वन्धनम्' । तथा अथ एव आप मिथ्यते कर्मा, न हि मावाः । तेन अथस्य कर्माना न मावानाम् । वन्धनक्रियाया अधिकरणं मावाः इति तद सप्तमी ॥ इह कर्मणः क्रिया भोजनम्, ततु नोचते । यदुप्रथेत सूर्यव मावाः कर्म—मावान् सुलक्षणमिति, मावा भुज्यन्नाभिति वा, अहं वज्ञातीति ।

दी—तमवृप्रहणं किम् ? पयसा ओदनं भुङ्क्ते ।

Why is तमप् attached to ईस्ति ? Witness पयसा etc.—The mere ईस्ति is not the कर्म, we have to see if it is the most ईस्ति । Here पयस् is added merely to improve the taste of ओदन । The latter is what is really intended to eat ( ईस्तितम् ) and is therefore the कर्म ।

मित—। “कत्तुरिप्सित” कर्म इत्येव कि नोक्तम् ? “इप्सिततम्” इति तमप्रत्ययेन कोइयः सिध्यति ? इति प्रश्नः । पयस्य ओदनस्य हे अपि भोजनक्रियया व्याप्तु मिथ्यते परत्वा ओदन एवाव भोजने प्रधानम्, संखारकमावं पय इति ईप्सित-तमव्यमोदनस्ये व न पयसः, तेन पय इति करणं न कर्म ।

दी—। ‘कर्म’ इत्यनुवृत्तौ पुनः कर्मप्रहणमाधारनिवृत्यर्थम् । अन्यथा गेहं प्रविशति इत्यत्रैव स्यात् ।

Though the word कर्म runs through the context, still कर्म is repeated here to bar the word आधार which too is in the run ; otherwise कर्मसङ्गा would attach to an आधार only, as in cases like नीहं प्रविशति ।

मित—। इह “आधारोऽधिकरणम्” ( ६३—१४१४५ ), “अधिशीङ्गस्यासा कर्म” ( ५४२—१४१४६ ), “अभिनिविश्व” ( ५४३—१४१४७ ) “उपाव्यधाङ्ग-वसः” ( ५४४—१४१४८ ), “कत्तुरीप्सिततमं कर्म” इति पायिनिव्यक्तमः । एषु स्वेषु “अधिशीङ्ग—“इत्यतः कर्म” इत्यनुवर्त्तते । तत् “कत्तुरीप्सिततम् इत्य-

सावदेवाद्य सूत्रम्, कर्म इत्यनुठन्तेरेव लभते । तदाऽ—सत्यमनुवर्तते 'कर्म' इति परत्तु प्रथमसूत्रात् 'आधारः' इत्याध्यगत्यत्तम् । ततश्च "कर्तुरौप्सिततमनाधारः कर्म" इति सूत्रं सम्युक्तं, कर्मसंज्ञा च कर्तुरौप्सिततमस्य आधारस्येव भवति, न हि ईप् सिततममावस्य । तेन 'वैकुं ग्रविश्चिति इत्याधारस्य कर्मसंज्ञा जायते 'ओदन' चुड़क्ते इत्यादिकल्पे न सिद्ध्यते । 'कर्म' इति पुनरुच्यमाने हि अनुठन्तिविवर्त्तेः प्रतीयते 'आधारः' इति च निवर्त्तते ॥

ननु 'मधुर' भाषते? इत्यतः कर्तुर्मसा? उच्चते—यत् मधुरं कृत् भाषणकियथा व्याख्यते, तेन मधुरमिति कर्म । सामान्ये नपुं सकाम् । एवं कल्पा क्रियाविशेषणानां कर्मले नपुं सकलिङ्गले च सिद्धे, सब्दे 'क्रियाविशेषणानां कर्मले' नपुं सकलिङ्गता अवकल्प्या" इति वाचिं कं नोपन्यक्तं दीर्घितेन ॥

५२६ । अनभिहिते ॥२०३॥

दी—। इत्यधिकृत्य—

Having taken up the word अनभिहिते (if not identified)—

मित्र—। अनभिहितसुक्रम् विशेषवचनेन भङ्गल्यादिना वा प्रदर्शितम् । न तथा अनभिहितम् । इतः प्रभृति या दितीयादयो विमतायः कल्पने ता अनभिहितेषु कर्मल्यादिषु आसन्नलोकाः । इदं कर्म, इदं कर्मसित्यादिति; कृत्वोऽपि भिर्ददा न प्रव्यच्चं कर्मादि, तदा तत् दितीयादिमित्यमित्यमित्यल्लेक्ष्य रहुमेयमित्यल्लेक्ष्यः ।

५२७ । कर्मणि द्वितीया ॥२०३॥

दी—। अनुकूले कर्मणि द्वितीया स्यात् । हरिं भजति (क) । अभिहिते तु कर्मणि 'प्रातिपदिकार्थ—मात्रे—' (५१२—'३१४६) प्रथमैव (ख) ।

The second triad of case affixes should be attached to a कर्म when not expressly declared. If, however, the कर्म is declared—identified—saying 'This is the कर्म' [the thing identi-

fied will have प्रातिपदिकार्थ only, and will appear with the प्रथमा विभक्ति । This is true of the identification of करण, सम्बद्धान् &c. also.

मित— । (क) “अनभिहिते कसंचि द्वितीया” इति पूर्णं सूदम् । अनभिहिते अनुकूले । तदाहुः ‘अनुकूल इत्यादि । भजतोति कर्त्तरि तिङ्गा कर्त्ता उच्चते, कर्म् अनुकूलम् । तेन ‘हरिम्’ इति अनभिहिते कर्मचि द्वितीया । (ख) ‘भजनक्रियायाः किं कर्म्’ इति इत्रे ‘भजनक्रियायाः हरिः कर्म् इति कर्मचः स्फूटाभिधानमेव प्रतिवचनम् । एव वाक्येन उक्ते कर्मले कर्मचिभक्तिर्द्वयोर्या निवर्त्तते प्रातिपदिकार्थमात्रं शिष्यते ततः प्रथमा । एवं करणादिव्याभिहितेषु ।

दी— । अभिधानार्थं प्रायेण तिङ्ग्कृतद्वितसमासैः । तिङ्ग्—हरिः सेव्यते । कृत—लक्ष्या सेवितः । तद्वितः—शतेन क्रीतः । शत्यः । समासः—प्राप्त आनन्दो यं स प्राप्तानन्दः ।

Declaration again is generally made by तिङ्ग्, लत् and तद्वित् affixes; and also by समासः । Thus there is declaration of कर्म् by तिङ्ग् in इति; सेव्यते; by लत् in लक्ष्या सेवितः ( हरिः ); by तद्वित् in शतः which means शतेन क्रीतः ( यः सः ); by समासः in प्राप्तानन्दः the sense being प्राप्त आनन्दो य ( सः )—he unto whom joy has come,

मित— । ‘प्रायेण वाहुक्येन तिङ्गादिभिरभिधानं’ भवति, क्वचित्प्रथमायापि ॥ ‘सेव्यते इति कर्मचि लट् । तद्वितिं उक्तं कर्म् इतिरिति अभिहिते च तद्वित् प्रथमा भवति ॥ एव ‘सेवितः इत्यवापि लता लप्रत्ययेन कर्मचः उक्तलतात् इतिरिति प्रथमान्वये ॥ ‘शत्या इति शतेन कार्यापयेन यत् क्रयणं तस्य कर्म् तद्वितेन यत्प्रत्ययेन उच्चते प्रथमा च भवति कर्मचि ॥ ‘प्राप्तानन्दः’ इत्यव या प्राप्तचक्रिया तस्माः कर्म्-भूतो असः समासेन उच्चते, उक्ते च कर्मचे प्रथमा भवति ।

दी— । क्वचिन्निपातेनाभिधानम् । यथा—‘किष्मृक्षोऽपि संबद्धैर स्वयं छेत्तुमसाम्प्रतम्’ । साम्प्रतमित्यस्य हि ‘युज्यते’ इत्यर्थः ।

Sometimes the कर्म is declared by an indeclinable, as in “विषहचोऽपि—”। साम्प्रतम्, the निपात here means युज्यते which has कर्मणि लट् and declares the कर्म। असाम्प्रतम् being equivalent to न युज्यते, also declares the कर्म and gives प्रथमा to विषहचः।

मित—। अव्ययमेदो निपातः तेन ॥ ‘युज्यते’ इति रौधादिकात् कर्मणि लट्। युज्नं भवति इल्लर्थः, न्यायं भवतीति ग्रीषः। विषहचं क्षेत्रं न्यायं न भवतीति च दाहरणार्थः। ‘विषहचम्’ इत्यनुक्ते कर्मणि हितीया ॥ अथवा ‘युज्यते’ इति दैवादिकात् कर्त्तरि लट्। अव्ययस्यति, इच्छति इत्यादार्थः। विषहचं क्षेत्रं न वृक्षहतिष्ठ्युदाहरणार्थः। अचिन् पवे सुगमस्तुमन् ॥ उभयत्वं ‘असाम्प्रतम् वृक्षमेति अनभिहितमेव कर्म’। किञ्च असाम्प्रतमिति निपात एव न। वर्णमानो हि असाम्प्रतम् इति स्वरादिषु पठति न निपातेषु। तदिह अपिगा निपातेनाभिधानमिति दीचितस्याग्रहः। अनेकार्थलाङ्गिपातामाभिधानशक्तिर्था स्वादिति न चितम्। “क्रमादसु” नारद इत्यादिषु इतिशब्दस्य ताड्यां शक्तिर्थाते, तत् अपिशब्दस्य चेह दृश्यताम् ॥ वस्तुतस्य नेह निपातेनाभिधानम्। ‘युज्यते’ इति यस्तिक् प्रदर्शितस्तेनैवाभिहितं कर्म। तथाहि—सर्वं संवर्ज्य विषहचमपि क्षेत्रं न युजति (जनः) इत्यस्य कर्मणिवाच्ये विषहचक्षेत्रं न युज्यते (जनेन) इति रूपम्। अर्थतः किलाभिधानम्। तेन असाम्प्रतमित्यतान्तर्मुतेन तिङ्गा अभिधानं भविष्यति।

५३८ । तथायुक्तवृचानीप्सितम् । ११४१५०॥

दो—। ईप्सिततमवत् क्रियया युक्तमनीप्सितमपि कारकं कर्मसंबंधं स्यात्। प्रामं गच्छस्तुतृणं स्मृशति। ओदनं भुजानो विषं भुङ्क्ते।

A कारक, though other than the wished for, is still called कर्म if it is affected by the action as if it were the wished for. Thus याम् &c.—Treads on grass while going to the village; ओदनम् etc.—Eats poison while eating meal. Here तृणं युक्तम् and विषं भुजक्ते are the examples, यामं गच्छन् and ओदनं भुजानः are added.

only to show that वृण् and विष are अनीस्तितः But though अनीस्तितः, they are affected by स्पृशनक्रिया and भोजनक्रिया in the same way as if they were ईस्तितव्यम् । Hence they are कर्म ।

मिति—। 'तथा' तेन प्रकारारेण ईस्तितव्यप्रकारारेण युक्तं क्रियया व्याप्तम् । अनीस्तितमिति पर्यादासः, यदन्यदौस्तितादिव्याचैः । तेन हृष्योदासोन्नदोः संग्रहः । दृष्टिमित्युदासोन्नदेव विषमिति देव यथम् । 'वृण्' स्पृशति इज्ज्ञादासोन्नदेवपि वृणे तथैव स्पृशनक्रियाद्योगे यथा वृणे ईस्तिते, इति कर्मत्वं द्वितीया च । याम् गच्छत्रित्येतत्तु आपकमात्रमनीस्तिततायास्तथास्य, न हि उदाहरण्याङ्गम् । तथा विषं मुख्ये इत्येव हृष्यस्योदाहरण्यम्, भोजनंभुज्यान इत्यनीस्तिततायापकमात्रं विषस्य ।

५३८ । अकथितञ्च ॥१४।५१॥

दी—। अपादानादिविशेषैरविवक्षितं कारकं कर्मसंज्ञं स्यात् ।

A कारक not desired to be called by any of the special names such as अपादान &c. is also called कर्म । In other words, when अपादान &c. are treated neither as such nor as any other कारक but merely as a कारक in general, they are treated as कर्म । This option in the treatment is allowed only in certain special cases as enumerated below :—

मिति—। सामान्यतः क्रियानिर्बाहकं कारकम्, अपादानाद्यस्तदिग्रीष्मिः । अपादानादीनामपादानतादयो यदा न विवल्यते, प्रसिद्धकारकात्मरत्वं च या नीपस्थापनते तदेवं संचार । 'कारके' इत्यन्ति, तेन अकथितमपि कारकनेत्र ॥ ननु तदेव 'रिपून् इन्ति रणे इत्यव अधिकरण्यत्वस्य अविवक्षया 'रिपून् इन्ति रथम्' इत्यस्तु । 'नटात् गाथा श्लोति' इत्यव च नटस्य अपादानते अविवक्षिते अनेन कर्मत्वमस्तु, सा च भूत भाष्यप्रयुक्ता 'नटस्य गाथा श्लोति इति श्रेष्ठलक्षणा यष्टौ । मैवम्, संज्ञेष्य क्लच्छेव प्रवर्त्तते न सर्वव, तदाह—

दी—। दुष्णाच् पञ्च दण्डरुधिप्रच्छिच्छित्रूशासुजिमन्थं सुषाम् ।

कर्मसुक् स्यादकथितं तथास्यान्नीहृष्टुप्वहाम् ॥

दुहादीनां द्वादशानां नीप्रभृतीनां चतुर्णा॑ कर्मणांयद् युज्यते  
तदेव अकथित् कर्म॑ इति परिगणनं कत्त व्यमित्यथः ।

The sense is—It has to be noted that अकथित कर्म is but that which becomes connected with the कर्म of the twelve roots दुह याच् &c. and of the four roots नी, ह &c. These sixteen roots govern two accusatives. The इस्तितम् is the सुखकर्म or प्रधानकर्म, and the अकथित is the गौण or अप्रधानकर्म ।

भित—। 'कर्मणा' इति इस्तितमेन इत्यर्थः । तदेवे षोडश दिकर्मका  
शात्यः । इस्तितमसीषानीकां कर्म, यथा तेज युज्यते तदपरम् 'अकथित' कर्म ।  
प्रधाननिति सुखगमिति च इस्तितमस्य सज्जान्तरम् अप्रधाननिति शोणमिति च  
अकथितस्य ।

दी—। गां दोग्यिषयः । बलिं याचते वसुधाम् । अविनीतं  
विनय याचते । तण्डूलानोदनं पचति । गर्गान् शतं दण्डयति ।  
ब्रजमवस्त्रद्विं गाम । माणवकं पन्थानं पृच्छति । वृक्षमवचितोति  
फलानि । माणवकं धर्म॑ त्रूते शास्ति वा । शतं जयति देवदत्तम् ।  
सुधां क्षीरनिधिं मथूनाति । देवदत्तं शतं मुष्णाति । ग्राममजां  
नयति हरति कपर्ति वहति वा ।

Thus—गां &c. In these the अकथित or अप्रधान कर्म is गाम, वस्त्रम्, अविनीतम्, तण्डूलान्, गर्गान्, ब्रजम्, माणवकम्, डण्डम्, माणवकम्, दण्डदण्डम्, शोरनिधिम्, देवदत्तम्, यामम्, in order. ब्रजमवस्त्रद्विं is for ब्रजे अवस्त्रद्विं । माणवकं धर्म॑ मुते means माणवकाय धर्मे त्रूते । याममजां नयति replaces यामे भजां नयति &c.

भित—। पदः' इति प्रधानं कर्म । 'गोः' इत्यपादानस्य अविष्वव्या गामित्य-  
प्रधानम् । वसुधानिति प्रधानं कर्म, वस्त्रमित्यविवचितमपादानस्य प्रधानम् । तण्डूलान्  
इत्यविवचितं करणमपादानं वा । गर्गान् इत्यविवचितमपादानम् । ब्रजमित्यविवचित-

मधिकरणम् । माणवकमित्यविवितिं सम्पदानमपादानं वा । हत्यमित्यविवितमपादाम् । माणवकमित्यविवितिं सम्पदानम् । देवदत्तमित्यविवितमपादानम् । तथे व चौरनिधिमिति च । आममित्यविवितमधिकरणम् ।

ही— । अथनिवन्धनेयं संज्ञा । वलिं भिक्षते वसुधाम । माणवकं धर्मं भाषते अभिधर्ते वह्निं इत्यादि ।

The name अविद्यत कर्म depends upon the sense of the roots in the list दुष्काच् &c. Thus वलिं भिक्षते &c. Like the sixteen roots listed, roots synonymous with them also have an अप्रधान कर्म । Thus भिक्ष, भाष etc, also are द्विकर्मेण ।

निव— । न केवलं दुष्काचीनामेव अविद्यतं कर्म अलि, अपि तु तत्समानार्थकानामपि वात्साम् । भिक्षभाषप्रभवयीऽपि याचन् इत्यादय इव द्विकर्मकाः ।

दी— । 'कारक' किम् ? माणवकस्य पितरं पत्न्यानं पृच्छति ।

Why say कारकम् ? Witness माणवकस्य etc. The act here is पृच्छा and is connected with पितृ and पत्निं only, माणवक taking no part in it. Hence माणवक is no कारक and cannot be an अप्रधान कर्म hence it takes घटी ।

सित— । अव पत्नाय पिता च पृच्छाक्रियाया निर्वर्त्तेकी । माणवकस्य तु क्रियायीर्णी नास्ति तदेतदकारकम् । श्रेष्ठे चात्र घटी ।

दो— । “अङ्गर्मकयातुभियोर्गे देशः कालो भावो गन्तव्यो-इत्याच कर्मसंज्ञक इति वाच्यम्” ( वाचिंक ) । कुरुन् स्वपिति । मासमास्ते । गोदोहमास्ते । कोशमास्ते ।

Place, time, action and the journey to be accomplished are designated कर्म in connection with intransitive verbs, Thus कुरुन् etc.

मितु—। यामसमुदायी देशः। मासादयो लोकप्रसिद्धाः कालाः। भावः क्रिया लक्षणया क्रियाव्याप्तः कालः। तस्य कालवेन सोके अप्रसिद्धः पृथगुप्तिः। 'कर्मसंज्ञकः' अकथितकर्मसंज्ञकः। 'कुरुन् स्वपिति' इत्यस्य 'कुरुन् स्वपिति' इत्यर्थः। 'कुरुन्' इत्यधिकरणम्। तस्य अविवचायां 'कुरुन्' इत्यकथितं कर्म ॥ एवमधिकरणस्य अविवचायामकथितकर्मले 'मासमास्ते', विवचायां तु मासे 'आक्षे' इत्यादयः ॥ इदं सापदकर्मके पुराणकथितकर्मसंख्याविविषयक परिगणनम् । देशादयः किम्? वस्तुतः चिद्धाति । इह अविवितेऽप्यधिकरणी 'नटश शृणोति' इतिवत् योषलक्षणा पष्ठो एव न कर्मणि हितोया । अनेन हि वाचिकेन अकर्मका चेपि भातवो देशादिभिः सकर्मका भवन्ति । ग्रामे पुरुषेषां देशादिभिर्द्वयं कर्म नास्ति ते अकर्मका एव न द्वजन्ते । इह वाचिके टौकाकृतो दीचितस्य भवतं नाद्रियन्ते । तेऽपि 'कुरुन् स्वपिति' इत्यादिष्य स्वापादिक्रिया कुर्वादयो व्याप्ता इति व्याख्याय 'कर्मसु रोपिततमम्—'" [ पृ३५—१४४ः१८ ] इत्यनेनेव कुर्वादीना कर्मस्ते वर्णयन्ति । एवमन्तापि अकर्मके पुराणक्रियाया अन्तर्भूतं परिकल्प्य वाचिकस्यास्य विविपरत्वमपल्पन्ति । "भावकालाभ्यदेशानामन्तभूतक्रियान्तरेः। सर्वैरकर्मयोगे कर्मसुपजायते ।" तथाच नागीशो विवदते—

"यत् इहमेव कर्मसंज्ञाविविषयकमिति, तत्र । भावे ताहशवचनानुपलक्ष्यात् । अकथितचेति सूत्रे अकर्मकप्रकृतिकरणानां कथं हिकर्मकालमिति शङ्कायां 'कालभावाभ्यगत्याः कर्मसंज्ञा अकर्मस्यां देशय' इति भावे उक्तम्, तस्य न विवायकं, हिशब्दघटितेत्वात् ॥ किञ्च वालाभ्यनीरिति सूत्रे—प्राकृतनेत्रेतत् कर्म इत्युक्तम् । अस्य वचनत्वे 'उक्तं वा प्राकृतं वा' इति बदेत् ॥ ...अतएव 'समाः समां विजायते' इति सूत्रे समायां समायां विजायते इति वियहकथनपरं भावं सङ्ग्रहते । अव्यया अनेन हितोयाया एव तत्र साधुत्वेन तदसङ्गतिः स्पष्टेव ॥ इति ॥

अतोचते—इयमेव भावहतः शैलौ यदसौ वाचिकसुकृत्य व्याप्ते । "कालभाव—इतीदभिः व्याख्यातमेव तेन । "देशाकर्मसाम्" इत्यपि पृथग्वाम्बद्यात्म । तदनयोः वाचिकले नास्ति सर्वेषः । अहुमतचेतद्वृद्यं भगवतः, अव्यया सं'न वक्तव्यम्' इतुप्राक्ता प्रव्याचचौत् ॥ यत् हि शब्दस्य 'कर्मसंज्ञा हि' इत्यन्यं परिकल्प्य वाचिकस्यास्य

सिद्धपरता व्याख्याता तदक्षित्तकरम् । “कालमावाभ्वगत्वा हि” इति वेमन्वये सति स्पृहैव विधिपरता । वस्तुतस्य अक्षयितस्ये “किसुदाहरणम्” इतुप्रदाहरण-प्रदर्शनं प्रकार्य “दुहियाचि—” इत्यादिना प्रदर्शिताः सकर्मकाः । ततः अनुशेष्यैव अकर्मकेषु प्रसङ्गात् प्राप्तो लादिविधिविचारः । तं समाप्तं “कालभाव—” इति पुनरुपात् प्रदर्शनम्, अकर्मकाचाच उत्तम् । ततः उपर्फङ्गियते—“एतेन कर्मसंचारं सर्वा सिद्धा अवत्यक्षितेन” इति । ततु “कालभावाभ्वगत्वा हि” इति बाधिम-तोऽन्ययः । अकर्मकाऽङ्गतिक्षणतात्मानम् इत्यादि तु सुदितेषु भावपुस्तचेषु न दृश्यते । यदुत्तम् “कालाभ्वनोः—” इति सुते “प्राकृतमेवैतत् कर्म” इति नोच्येत् “उत्तम्” या— इतीर्थेष्विते प्रति तत्वेष्ट अर्थव्यम्—“अव्यक्तसंयोगे कर्मवज्ञादार्थम्” इति हि अवत्येन वाचि केन कालाभ्वनोः कर्मता अतिदिश्यते । ततु भाव्यकादवहमानो वदति “प्राकृतमेवैतत् कर्म”—कालाभ्वनोः कर्मते प्राकृतमेव खाभाविकमेय किं पुनरनयोः “कर्मसंश्लाघकमणाम्” इति कर्मता एव उत्तमा न कर्मवज्ञावः, न आव्यक्तसंयोग-विषयकं किमपि ॥ यदप्युच्यते विधिपूर्वे “सभायां समावाम्” इत्यस्य भावोक्तो यकारलोपौ न सुडगच्छते इति तदपि न । कर्मविधिरयमक्षितपूर्वे एव इतुप्रकृतं प्राप्त् । इह पुनः समासमीना शब्दे न केवलै दिक्षम् विविहितम्, अपि तु सभायां सभायां विजननम् । अमरोऽप्याह “समासमीना सा गोर्या प्रतिवर्षे सूक्ष्मते” । एवं समाशब्दस्य विविति अधिकरणालै कर्मता न प्राप्नोति । अतपूर्वसंयोगस्य नास्ति । तदिह आसां तावदसुड्गतिः “सभायां सभायाम्” इत्यस्य फलोपकरणाहृते नाश्वागति-विद्यत एव काषित् ॥

५४० । गतिवुद्धिप्रत्यवसानार्थशब्दकर्मकर्मकाणामणिकर्त्ता स एवौ ॥ १ । ४ ५२ ॥

दी । गत्याश्यर्थनां शब्दकर्मणामकर्मकाणवच अर्होऽयः कर्त्ता स एवौ कर्मस्यात् ।

Of roots meaning 'to go', 'to know', 'to eat' and of roots that have no कर्म or have शब्द for कर्म, the कर्त्ता before विच is attached

becomes the कर्म after the addition of विच् । The विच् here is causal not स्थायिक ।

लित—। तुहिंशानम् । प्रत्यवसानमाहारः । शब्दौ यस्य कर्म कर्मकारकं स शब्दकर्म । 'षि' इतीह हेतुमणिव् । अस्य अणिजनकाले यः कर्ता सः 'अणिकर्ता' । 'कर्म' इत्यतु वच्चते, तदाह 'स यो कर्म स्थात्' इति ।

दी—। शत्रुनगमयत् स्वर्गं वेदार्थं स्वानवेदयत् ।

आशयचामृतं देवान् वेदमध्यापयद्विधिम् ।

आसयत् सलिले पृथ्वीं यः स मे श्रीहरिर्गीतिः ॥

Thus—Let my refuge be Sri Hari who caused his enemies to reach heaven ( शत्रु द्वारा—गति ), his kinsmen to grasp the sense of the Vedas ( वेदार्थम् द्वारा—वृहि ), the gods to taste nectar ( आशयत् द्वारा—प्रत्यवसान ), Vidhi to read the Vedas ( वेदम् द्वारा—शब्दकर्म ), the earth to rest in water ( आसयत् द्वारा—पकर्मक ) । The Vedas are a collection of words ( शब्द ) । Any thing read is शब्द, hence विच्' व्याकरणमध्यापयति is also an example.

रित—। उदाहरणावाह—( यति ) शतवः स्वर्गेन्मग्नक्षिल्यणिति । णिति, अतुण्डो कर्मते उदाहरणम् ॥ ( उक्ति ) अणिति, स्या वेदाद्यमणिदृः । णिति, स्यानो कर्मत्वम् ॥ ( प्रत्यवसान ) देवा अस्तमाश्रन् । णिति' देवानां कर्मता ॥ [ शब्दकर्म ] विचिदेदमध्येत । णिडि, विदेः कर्मता । 'वेद' इति शब्दमात्रम् अध्ययनस्य कर्म ॥ ( पकर्मक ) पृथ्वी सलिले आक्षत । णिति, पृथ्वीः कर्मता ॥ अव अणिकर्ता कर्मणः प्रशोऽव्यक्तमेति नामान्तरम् । तदेति प्रशोऽव्यक्तमेता अकर्मकाः सकर्मका जाताः, सकर्मकाय विकर्मकाः ॥

दी—। 'गति = ' इत्यादि किम् ? पाचयत्योदयं वेवदत्तेन ।

Why enumerate गति etc. ? Witness—He causes food to be cooked by Devadatta. Here देवदत्तः धत्ति is the form without विच् । Adding विच् we get पाचयति in place of पचति । But the

तिङ्ग here is after पाचि and declares neither the कर्ता of पचि nor its कर्म । hence देवदत्तेन in the द्वितीया, because पच is not in the गत्यादि list.

मित—। गत्यादित्रु पचेरणहणात अणिकर्ता॒ कर्मलं न भवति । शौक्ते॒ पाचि इत्यत्र अन्तमु॒ तः पचिः॒ तसो॒ विभक्ते॒रप्राप्तौ॒ नोक्तः॒ कर्ता॒ नापि॒ कर्म॒ । तेन॒ अनुक॒ कर्ता॒रि॒ द्वितीया॒ कर्म॒पि॒ द्वितीया॒ ।

दी—। ‘अण्यन्तानाम्’ किम् ? गमयति॒ देवदत्तो॒ यज्ञदत्तम्॒ । तमपरः॒ प्रयुङ्क्ते॒—गमयति॒ देवदत्तेन॒ यज्ञदत्तं॒ विष्णु॒ मित्रः॒ ।

Why say ‘अण्यन्तानाम्’ ? Witness—Devadatta causes Jajnadatta to leave. In this, another man, Vishnumitra, urges Devadatta. Hence—Vishnumitra, through Devadatta, causes Jajnadatta to leave. गमयति having a खुल्ल root, nominative will not become the accusative if पित्रि is again attached.

मित—। ‘अणिकर्ता॒’ इत्यतः॒ ‘अण्यन्तानाम्॒’ इति॒ लभते॒ । अणिकर्ता॒व्या॒ स्यात्॒ प्राक्॒ । यदा—अणिद्यमानः॒ पिः॒ हेतुमणिच्॒ पथु॒ अण्यः॒ अण्यन्ता॒ धात्राः॒ । अणीनाम्॒ अण्यन्तानाम्॒ कर्ता॒ अणिकर्ता॒ । गमयति॒ देवदत्तः॒ इति॒ हेतुमणिच्॒ । पुनर्णिं॒चि॒ गमयति॒ देवदत्तेन॒ ।

दी—। “नीवह्योर्न” (वार्त्तिक) । नाययति॒ वाहयति॒ वा॒ भारं॒ भृत्येन॒ ।

कर्मसंज्ञा will not arise in the case of नी and वह्यि॒ । Thus नाययति etc. कर्मसंज्ञा was expected because the roots are गत्यादि॒ । The prohibition gives द्वितीया in भृत्येन॒ ।

मित—। यथाकथचित् गत्यादित्वात् प्राप्ता संज्ञा प्रतिविच्छ्रुते॒ ।

दी—। “नियन्तृकृत्तृकस्य वहेरनिपेषः” (वार्त्तिक) । वाहयति॒ रथ॒ वाहान्॒ सूतः॒ ।

The prohibition does not operate if वहि has a charioteer for लक्ष्मी ।

मित—। इह प्रतिवेधाभ्युक्ति यथाप्राप्ता अधिकरुः कर्मसंज्ञा भवति ।

दी—। “आदिखाद्योर्ने” (वार्त्तिक) । आदयति खादयति वा अन्त वटुना ।

कर्मसंज्ञा will not arise of आदि and खादि ।

मित—। प्रत्यवस्तानायत्वात् प्राप्ते प्रतिवेधः ।

दी—। “भक्षे रहिंसाथस्य न” (वार्त्तिक) । भक्षयत्यन्तं वटुना । अहिंसाथस्य किम् ? भक्षयति वलीवर्दान् शस्यम् ।

कर्मसंज्ञा will not arise in the case of भक्षि if no malice is implied. Thus—He causes rice to be eaten by the boy. भक्ष is चुरादि and takes यिच् खाद् not हेतुमति । Hence the कर्मसंज्ञा that was expected is prohibited. Why say ‘no malice’ ? Witness—Makes the bullocks eat corn. The corn is another man’s ; so there is malice in setting the bullocks at it.

मित—। भक्षिरिति स्थाथि कणिच् न हेतुमणिच् । ततः प्राप्ता संशा प्रतिविधाते । वलीवर्दानित्यव परकीय भक्षमिति हि सा गव्यते ।

दी—। “जल्पति प्रभृतीनामुपसंख्यानम्” (वार्त्तिक) । जल्पयति भाषयति वा धर्म पुत्र देवदत्तः ।

The roots अल्पति &c. have to be included in the rule. Thus जल्पयति &c. Here the कर्म is धर्म which is not a mere word, but an injunction expressed by some complete sentence. Hence the root not being अव्यक्तम् it is provided for separately.

मित—। अल्पति धर्म पुत्रः इत्यष्टौ । अल्पयति धर्म पुत्रमिति षष्ठो अल्पयादयः अल्पक्षिया चातवः स्त्रभावादकर्मकाः । यदा पुनः अल्पो धर्मादिप्रतिपादको भवति ।

तदा धर्मादीनां कर्मवद्वाचो हम्मते । तथा च “तं भैश्लो वाक्यमिदं वभाविः” इति भाषते हिं कर्मे कर्मेन भट्टी प्रयोगः । इह शब्दक्रियत्वादप्राप्ते पृथग्यज्ञम् ।

दी—। “द्वेशेत्च” (वार्त्तिक) । दर्शयति हरि भक्तान् । सूत्रे ज्ञानसामान्यार्थानामेव प्रहण न तु तद्विशेषार्थानाम् इत्यनेन ज्ञाप्यते । तेन स्मरति जिग्रति इत्यादीनां न । स्मारयति ज्ञापयति देवदत्तेन ।

The root हरि has to be included in the rule. Thus दर्शयति &c. To know (हुद्वाच) in the rule refers to knowledge in general, and does not include special kinds of knowledge. This follows because special provision is made here for हरि which means the particular kind of knowledge gained through the sense of sight. Hence च, षु &c. will have no प्रयोज्यकम् । Thus चारयति etc.

मित—। पश्यति हरि भक्ताः इत्यसौ चीत् दर्शयति हरि भक्तान् । न तु हृषिकुरुद्वायं शुद्धुनितवोषे वर्तते । तत् सुवेषेवाव लिधति किमनेन वाचिकैः ? न सिध्यति । सूत्रे द्विहिरिति ज्ञानसामान्यम्, न च चुरादिभिः कृतः विशिष्टज्ञानम् । एवं पश्यति चारति प्रभूतीनामप्राप्तौ पश्यते हिं दीयते द ग्रीष्यते । इतरेषां चरत्यादोनाम् विधिरेव ।

दी—। “शब्दायतेन्” (वार्त्तिक) । शब्दाययति देवदत्तेन । धात्वयं संगृहीतकम् त्वेन अकम् कल्पात् प्राप्तिः ।

कर्मसु ज्ञा will not arise in the case of the root शब्दाय । Thus शब्दाययति etc. Hence the कर्म is included in the sense of the root शब्दाय ; the root has thus become अकर्मक, and the rule applies. In other words, शब्दायते means to make noise. This is intransitive because ‘noise’—the कर्म—is included in the

sense of the root. Hence the *Varttika* prohibits the कर्म संज्ञा expected from 'अकर्म' काण्याम्' in the rule.

निति—। शब्द करोति इति 'शब्दवेर—' ( २६७३—३।।१७ ) इति कर्त् । शब्दाय इति नामधातुः । तस्य अविकर्तुः कर्म संज्ञा प्रतिविधाते । कर्थ प्राप्तिरिति चेत्तदाह—धातोः यः 'अर्थः' शब्दकरणहृष्टः तेन संग्रहीत शब्द इति 'कर्म' यैव यस्य वा तस्य भावः तस्यम् । तेन इतुमा 'अकर्म' कोइय शब्दायधातुः चात्वय-व्यतिरिक्तमपह कर्म अस नाति । तत् 'अकर्म' काण्याम् इति प्राप्ता संज्ञा । उक्तव्य 'कालोरथान्तर' इत्तेषांत्वयनापस्यहात् । प्रसिद्धेरविविचातः कर्म गोइकमिं का किया ॥ इति ।

दी—। येषां देशकालादिभिन्नं कर्म न सम्भवति ते अकर्म काः न तु अविविष्टकर्मणोऽपि । तेन 'मासमासयति देवदत्तम्' इत्यादौ कर्त्तव्यं भवति 'देवदत्तेन पाचयति' इत्यादौ तु न ।

By 'अकर्म' in the rule, here are to be understood those only that have no कर्म except देश, काल etc. but not those whose कर्म is merely ignored. Thus in मासमासे देवदत्तः the कर्म is a काल । Hence the root is 'अकर्म' क and we get मासमासयति देवदत्तम् । But in देवदत्तः पचति the कर्म is चोदन (though suppressed) which is neither देश nor काल etc. ; the root is not 'अकर्म' क, and not being included in the गत्यादि list, we have देवदत्तेन etc.

निति—। अथ देशकालादिसिः सर्वे एव सकर्म का चातवः, तत् किमिदम् 'अकर्म' काण्याम् इति ? तत्त्वाह—यैवा देशकालादिव्यतिरिति' कर्म नाति ते एव इह अकर्म काः, नान्ये । फलत्वा—मासमासे देवदत्तः इत्यात्र मासिन सकर्मिका अपि आसनकिया अकर्मिका गम्भीते, यो च देवदत्तस्य कर्मता भवति । देवदत्तः पचति इत्यत्र पुनः अविविष्टमि चोदनहृष्टे कर्मणि सकर्मिका एव धातुः, यो च देवदत्तस्य कर्म वा नाति ।

५४१ । हृकोरन्यतरस्याम् ॥१४१५३॥

दी—। हृकोः अणौ यः कर्ता स गौ वा कमसंहः स्यात् । हारयति कारयति वा भूत्यं भूत्येन वा कठम् ।

Of उ and कु, the कर्ता in the non-causal stage optionally becomes a कर्म when शिच् is attached. Thus हारयति etc. हृ 'to carry' implies motion—it is गत्यर्थः; hence हारयति भूत्यं कठम्—makes the servant carry the mat—is the only form expected; this rule provides for भूत्येन also. कु 'to make' is not in the list, hence admits of the form कारयति भूत्येन कठम् only; this rule allows भूत्यम् also.

मित । 'कु' 'कु' इते इत्योऽहं च च का हृकरी । तयोः 'हृकोः' । करोतेरप्राप्ते इते गत्यर्थात् नित्ये प्राप्ते विकल्पाद्य वचनम् ।

दी—। “अभिवादिद्विशोरात्मनेपदे वा इति वाच्यम्” (वार्तिक) । अभिवादयते दर्शयते देवं भक्तं भक्तेन वा ।

अभिवादि and देव will optionally have प्रयोज्यकर्म if शिच् is attached in the आत्मनेपद । Thus अभिवादयते etc. In the परकोपद the forms will be 'अभिवादयति देवं भक्तेन and दर्शयति देवं भक्तम्' only—no option.

मित—। अब भाष्ये 'अभिवादि' इति वालिके पाठः, चदाहरण तु 'अभिवदि' इति । तसेदं मन्त्रव्यम्—गुरुष्टो वन्दने “असुकोऽहं नमामि” इति गुरुमभिकल्प्य कथनमाचारः । तत्यु 'अभि' अभिकल्प्य 'वदन' कथनमिति द्वातपश्चा 'अभिवदन' नमस्कारः । सकर्मकोऽयं धातुकष्टो च भाष्ये प्रयोगः “अभिवदति गुरुं देवदत्तः” इति । किंच वन्दितो गुरुः शिष्यमभिकल्प्य वदति “एषोऽहं वत्स आयुपान् भव” इत्यप्याचारः । इदन्तु गुरुकर्त्तुं कर्मभिवदनमाशीर्द्धवोचारणे वर्तते । तैत्र धात्यर्थं संगटहृतकर्मलादकर्मक इह धातुः । एवं शिष्यकर्त्तुं कर्मभिवदनं सकर्मकम्, गुरुकर्त्तुं कं

पुनरकर्मकमिति ख्यतम् ॥ तदाच—अभिषदिपाठे, अभिवदति देवं भक्त इत्यणिचि, नमस्कारोत्तैर्यद्यः । तद भक्ता प्रेरितो भक्त इति विवचायां इतुमणिचि, अभिवादयते देवं भक्तं भक्तेन वा । “शिच्य” (२५६४—१।३।५४) इति कर्मसिद्धाये क्रियापदे आवानेपदम् । नमस्काराराथीनां सूक्ते अयहस्तात् अप्राप्ते विकल्पः ॥ अभिषादिपाठे तु, अभिवदति देव, आशीर्वदनसुज्ञारयति । तदासौ भक्तेन छातमनमस्कारेण प्रेरित इति इतुमणिचि, अभिवादयते देवं भक्तः । “शिच्य” इत्याक्षमनेपदम् [ अकर्मकत्वादयिकानुदेवस्त्र कर्मत्वम् । इह अभिवादनमिति णिचा नमस्कारे पर्यवसानम् । भक्तिकर्मका चात्र भक्तस्य प्रेरणा इति विवचायां, पुनर्यो अभिवादयते इत्यादि प्राप्तवत् । अस्मिन् पदे तुते अयहस्तात् इतुमणिच्यकरणात् अप्राप्ते वचनम् ॥ एवं पद्धतिं देवं भक्तः । तं भक्तिः प्रेरयति—दर्शयते देवं भक्तं भक्तेन वा । “शिच्य” (२५६४—१।३।५४) इत्याक्षमनेपदम् । “हशीष” (५४०, चा) इति नितेऽप्राप्ते विकल्पः । ‘आवानेपदे’ किम्? अभिवादयति देवं भक्तेन इत्यप्राप्तिरेव, दर्शयति देवं भक्तम् इति च नित्या प्राप्तिः ॥

५४२ । अधिशीद्यस्थासां कर्म । १।४।५६॥

दी—। अधिपूर्वाणामेवामाधारः कर्मस्यात् । अधिशेते अधितिष्ठति अव्यास्ते वा वैकुण्ठं हरि ।

The roots श्री द्वा एवं आप preceded by अधि will have their आधार for कर्म । Thus अधिशेते etc. The word आधारः follows from “आधारोऽधिकरणम्” (६३२—१, ४, ४५).

मित—आधार इत्यतुहणित्वम् । एते प्रकृत्या अकर्मका धातवः आधारिण सुकर्मका जाताः ।

५४३ । अभिनिविशश्च ॥ १।४।५७॥

दी—। ‘अभिनि’ इत्येतत् सङ्कातपूर्वस्य विशतेराधारः कर्मस्यात् । अभिनिविशते सन्मागेम् ।

The root विश with the conjunct prefix अभिनि will have its आधार for कर्म। Thus अभिनिविश्वते &c. Adopt a honest policy follows the path of virtue. &c.

मित ।—कर्म इत्यनुवृत्तते आधारस्तु अनुवृत्त एव। “निर्विशः” (२६८—१३१७) इत्याद्यनेप्रदन्। अभिनिविश इति आयहि वत्तते। प्रकृत्यायमकर्मकः।

दी—। “परिक्रियणे सम्प्रदानम्—,” (५८०—१४१४४) इतिसूत्रादिह मण्डूपूत्या अन्यतरस्यांप्रहणमनुवर्त्तं प्र व्यवस्थितविभाषाश्रयणातूक्तचिन्तन । पापेऽभिनिवेशः।

Sometimes the आधार does not become कर्म, but appears as आधार। Witness पापेऽभिनिवेशः। This is because the word अन्यतरस्याम्, implying optionality, comes in here like a frogbya leap from the rule “परिक्रियणे—” and the optionality is restricted. The words विभाषा and अन्यतरस्याम् imply optionality. विभिन्ना भाषा विभाषा different language, which implies optionality. Again अन्यतरस्याम् is elliptical for अन्यतरस्या कर्त्तायाम्— in the other alternative. Or treat them as indeclinables. A very simple way of reconciling the examples अभिनिविश्वते etc. and पापे etc. is to suppose that so long as अभिनिविश्व stands unchanged, the आधार appears as कर्म ; otherwise as अधिकरण। In अभिनिविश्व there is change, viz. विश has become वेश by मुण्ड, hence पापे appears as अधिकरण।

मित—। अन्यतरस्यामिति विभावेति च अन्यविषये पर्याते। विकर्त्तव्योतकावेती। यदा—विभिन्ना भाषा विभाषा। अनन्यविषये तत्। तथा च हतो प्रदोगः—“ओज-ओद्धर्सरसो निवं पयसस्तु विभाषया” इति। अन्यतरस्यामित्यत च कर्त्तायामिति विशेषमध्याहार्यम्। यदो अन्यतरस्य आम् इति चक्रेदः। आभिलङ्घोकरि ; तेन विकर्त्तव्योऽहः॥ ‘क्वचित्’ आवारस कर्मल न = पापेऽभिनिवेशः। कर्ममेतत् ?

“परिक्रये समादानम्—” इति सूत्रादिः अभिन् स्वे विकल्पयोधकस्तु ‘अन्यतरस्याम्’ इति शब्दस्य ‘यस्याम् अनुवर्णं’ विकल्पः अनुवर्णंते इति परिकल्प्य एतत् लक्ष्यते ॥ यदि विकल्पः, तर्हि ‘पापसमिन्नवेशः’ इत्याप्यक्षु अस्तु च ‘अभिनिविश्वते सन्मार्गे’ इत्यपि । नैवम्—‘वावास्यताद्याः, निहिं एविषयायाः: ‘विमाषायाः’ विकल्पस्तु ‘आश्रयात्’ यहस्यात् इह आधारः इह कर्म, एव विषयविभागकल्पनात् अनिष्ट परिक्रियते । ननु तदा “परिक्रये—” इति “अभिनि—” इति च एतद्योर्भव्यं पतितेषु “आधारोऽधिकरणम्” (६३—१४ ४५) इत्यादिषु सुवेष्यपि वावस्थितविभागा प्रसन्नते । तदाह—“मण्डुकङ्गुता अनुवर्णः” इति । यदा मण्डुकः स्यानात् दूरं स्यानान्तरसुनप्तता गच्छति, अन्तरा भूमि न स्य इति तदा अयमपि अन्यतरस्याशब्दः स्यान्त स्यानान्तरम् अन्तरा स्यान्याश्च पूशन्ने च गच्छति । यदा—अविकृते अभिनिविश्व इति सङ्गते कर्म, विकृतेऽधिकरणम् । अभिनिविश्वते सन्मार्गम् इत्यविकृतः सङ्गतः अतः कर्मत्वम् । पाषेऽभिनिवेशः इति तु यदा गुणेन विकृतः सङ्गतः ततोऽधिकरणम् । न स्युतस्युवावस्थितविभागाशयणमेवज्ञायाः । तदा च “लक्षिदपवादविषयेषि चतुर्सरः: अभिनिविश्वते” इति भाव्ये प्रयोगः । तदा च अविकृतेषि सङ्गते आधारस्य न कर्तुता । ५४४ । उपान्वस्याङ्गुवसः ॥१४४८॥

दी—। उपादिपूर्वस्य वसतेराधारः कर्म स्यात् । उपवसति अविवसति आवसति वा वैकुरणः हरिः ।

The आधार of वस with उप &c, prefixed becomes its कर्म । Thus उपवसति &c,

मित—। उपान्वस्याङ्गुविवक्षः । तत उपान्वस्याङ्गुपूर्वा वः ( वस् ) इति ग्रन्थपाठ्यवादिः । यदा उपान्वस्याङ्गुपूर्वा वः ( वस् ) इति सुप्रसुपा । वस् इति वस निवासे भूयादिः ।

दी—। “अभुक्तप्रथम्य न” ( वाच्तिक ) । वने उपवसति ।

The आधार will not be the कर्म if वस means 'to fast.' Thus वने &c,

मित—। उपपूर्वस्य च अयमर्थः सङ्गति ।

दी— । “उभसर्वतसोः कार्यां धिगुपर्यादिषु त्रिषु ।

द्वितीयान्नेषु ततोऽन्यत्रापि हश्यते ॥ ( वार्त्तिक ) ॥

उभयतः कृष्णं गोपाः । सर्वतः कृष्णम् । धिक् कृष्णाभक्तम् ।

उपर्युपरि लोकं हरिः । अव्यधि लोकम् ! अथोऽधो लोकम् ॥

द्वितीया should be attached to a प्रातिपदिक if it is connected with उभ and सर्व followed by तम्, with धिक्, with उपरि, अव्य and अथ: doubled, and sometimes in connection with other particles also. Thus उभयतः &c. Here उभसर्वतसोः and धिक् are सप्तम्यम् । धिक् implies निन्दा censure. उभयतः, सर्वतः, उपरि अधि, अथस् are all अव्य, Hence अन्यतः has to be taken as referring to other indeclinables; हश्यते implies that un-named cases are to be ascertained from usage.,

मित— : उभसर्वयोः तसी उभसर्वतसी, तसप्रत्यायान्तौ उभसर्वशब्दो इत्यर्थः । सयोः युक्तयोः सर्वोः । धिक् निन्दायामव्ययम्, तच्चिन् सति । आचेद्वितं हिक्कतस्य परार्थम् । ततु अन्ते यैवां तैषु, द्विषक्तेषु सत्त्वु इत्यर्थः ॥ उभसर्वतसोः धिक्शब्दे, अस्मेद्वितान्तेषु उपर्यादिषु तिषु, उपर्यव्याधस्मु द्विषक्तेषु, एभियोगी इत्यर्थः हितीया स्यात् । प्रदर्शनमादमेषत् न परिगणनम् । तदाह—ततः अव्यापि हितीया उभयते ॥ उक्ता कर्महितीया इह तु उपपदहितीया प्रारम्भते । हितीयेद्य शेषवड्या अपवादः ॥ उपर्यव्याधसः सामीये” ( २१४२—२१४३ ) इत्युक्ता उपरि, अधि, अथस् एते वयः । लोकस्य उपरिष्टात् समीपे देशी, लोकस्थितात् समीपे एव लोकस्य अधस्तादपि ; समीपे खलु इरिरक्ति लोकस्तु मूढतया त न पश्यति, इति उदाहरणव्ययस्य मिलितीर्थः । “उपर्यधि—” इतिस्त्रैष कृते हिते एव हितीया । अन्यव “उपर्युपरि तुहोनां चरन्वोवरवृहयः” । वोप्सायां हिन्दवनम् यथाप्राप्ता च पठो ॥ ‘ततः अव्यय इति अव्येषु अव्ययेतु इत्यर्थः, अव्ययानामेव पूर्णतत्वात् ॥

दी— । “अभितः परितः समया निकषा हा प्रतियोगेऽपि”

( वाचिंक ) । अभितः कृष्णम् । परितः कृष्णम् । ग्रामं समया । निकषा लङ्घाम् । हा कृष्णाभक्तम् । तस्य शोच्यता इत्यर्थः । “बुभुचित्” न प्रति भाति किञ्चित् ॥

Also in connection with अभितः परितः, समया, निकषा, हा and प्रति । Thus अभितः &c. हा कृष्णाभक्तम् means pitiable is the plight of one not devoted to Krishna. In these and other Upapada Vibhaktis वही was generally expected and is barred by these special injunctions. Thus अभितः कृष्णम् is समीपे कृष्णम् &c. प्रति भाति are two separate words, the first being connected with बुभुचितम् । The line means—It is all blank to the hungry.

मित—‘ततोऽन्यवापि दृश्यते’ इत्युपातानां प्रयोगलभानानां कानिचित् प्रदर्श्य नो अभित इति । अभितः लभयतः । परितः सर्वतः । समया समीपे, अधिकरणशक्ति-प्रधानम्, एव निकषा । हा इतरव्ययं योक्ते । बुभुचित् प्रति न किञ्चिद्भाति ॥ एवमन्यवापि प्रयोगोऽनुसर्वत्यः । तथा च कृतीयोने दितीया लभ्यते “पुस्ताराधनमृते” इत्यादि प्रयोगदर्शनात् । केवल पृथग्विनामानामिः दितीयामपि अनेनेव साध्यन्ति ॥

५४५ । अन्तरान्तरेणयुक्ते ॥ २३॥४॥

दी—। आम्या योगे द्वितीया स्यात् । अन्तरा त्वा मा हरिः । अन्तरेण हरिं न सुखम् ॥

हितीया should be attached in connection with अन्तरा and अन्तरेण । Thus अन्तरा &c.—Between you and me the interval is not blank, but Hari exists &c.

मित—। अन्तरा इतरधिकरणशक्तिप्रधानमव्ययं लभ्यते इत्यर्थः । अन्तरेण इति विनाधैऽव्ययम् । अन्तरा च, अन्तरेण च इति इतः । आम्या तत् युक्तं, तस्यान् दितीया स्यात् । मध्यता तु अनुष्ठवसापेच । तेन “त्वा माम्” इत्युभयत्र दितीया ।

५४६ । कर्मप्रवचनीया; ॥ १४।८६ ॥

दी— । इत्यधिकृत्य—

Having taken up this subject—A number of indeclinables follow covering rules 547—567; these are all to be termed कर्मप्रवचनीय ।

मित— । कर्म इति क्रियावचनम् । तत् पौक्तवलः क्रियां काचित् द्योतितवलः इति सूते कर्त्तरि अनीथर् वाङ्मालात् । ये पूर्वे क्रियां काचित् द्योतितवलः सम्प्रति तत्त्वाः क्रियाया अभावात् न क्रियां कामपि द्योतयन्ति, किन्तु क्रियान्तरेण कस्यापि सम्बन्धमावृ द्योतयन्ति, तेऽव कर्मप्रवचनीयाः ।

५४७ । अनुलङ्घणे ॥ १४।८७ ॥

दी— । लक्षणे द्योत्ये अनुरूपत्वसंज्ञः स्यात् । गत्युपसर्गं-संज्ञापवादः ।

अनु has this designation when it implies causation. This sets aside the designations गति and उपसर्ग ।

मित— । लक्ष्यते अनेनेति लक्षणं सूचकम्, कार्यकारणभावस्य इति शेषः । एतत्र उपरिष्टात् रुद्धुटीभविष्यति ॥

५४८ । कर्मप्रवचनीययुक्ते द्वितीया ॥ २।३।८ ॥

दी— । एतेन योगे द्वितीया स्यात् । जपमनु प्रावर्षत् । हेतुभूतजपोपलक्षित् वर्णणमित्यर्थः ।

द्वितीया is the विभक्ति in connection with a कर्मप्रवचनीय । Thus जपम् &c. The sense is that the shower was indicated by जप which was its cause. जपमनु प्रावर्षत् is elliptical for जपमनुनिश्चय प्रावर्षत् where अनु is an उपसर्ग to निश्चयक्रिया । It specifies the sense of this क्रिया saying that वर्षण followed निश्चय । Indirectly it also declared that जप is the cause and वर्षण its effect. When

निश्चमनक्रिया is dropped, the causal relation alone remains. अतु then indicates that relation only. "It does not now specify निश्चमनक्रिया, nor does it drag in that क्रिया though absent ; it does not expressly declare any relation, but merely indicates the relation"—Hari-Karika.

मित—। 'कर्मप्रवचनीयेन' यो 'युक्तः' तस्मिन् 'हितीया' विभक्तिः स्वादित्यवैः । अथ कोइव कर्मप्रवचनीयेनयुक्तः ? यो हि प्राक् कर्मप्रपेण क्रियया युक्त आसीत् स एव । सम्यति लुप्तायां क्रियायासुपसर्गस्य कर्मप्रवचनीयत्वे जातेऽपि पूर्वयोगानुरोधात् तस्यैव युक्तता न्याया ॥ अत च दाहरणे यो प्रति अनुकृपसर्वं आसीत्, लुप्ता सा क्रिया । जपमनुशम्य प्रावर्थं त इति तु योपात् प्राक् । तब अतुः निश्चमनक्रियां योतितवान्, वर्ष्यापूर्ववर्त्ति निश्चमनविवेच्य प्रकारेण क्रिया विशेषितवान् । तथा च लपः कारण, वर्ष्यां कार्यमित्यविद्यो विद्यतवान् । लुप्तायां क्रियायां सम्यति अतुः तां क्रियां न योत्थति, क्षेवलं जपवर्ष्यायोः कार्यकारणस्पर्योः ज्ञाप्यज्ञापकभावं साच्चादनुकृतिः योधयति । एवं सर्वव कर्मप्रवचनीयेत् द्रष्टव्यम् । तदाह—“हितुभूतेन” वर्ष्याकारणेन ‘जपेन उपलब्धिं’ सूचितं ‘वर्ष्याप्तं’ इति । उक्तस्य हरिण्या—“क्रियाया योतको नायं सम्बन्धस्य न याचकः । नापि क्रियांपदाचेषी सम्बन्धस्य तु भेदकः ॥” इति ॥

दी—। परापि हेतौ तृतीया आनेन वाध्यते “लक्षणे तथमभूत—” (५५२—११४१०) इत्यादिना सिद्धे पुनः संज्ञाविधानसामर्थ्यात् ।

The वृत्तीया by ‘हेतौ’ (568—2. 3. 23), though subsequent, is barred by this rule, because the संज्ञा is enjoyed again though attached already by “लक्षणे व्यभूत—” । That is to say अतु in the matter of लक्षणा is already a कर्मप्रवचनोय by “लक्षणे व्यभूत—” । The designation is here enjoyed a second time because the हितीया required by “लक्षणे व्यभूत—” is barred by हितुवृत्तीया, the rule “हितौ”

being latter than the rule “कर्मप्रवचनौपुक्ते द्वितीया” in Panini's arrangement,

मित—ननु एतुव्येत् जपः “हेतौ” ( ५६८—२१३२१ ) इति परवच्चिन्मी वृत्तीया वाचिका भविष्यति द्वितीयाद्याः । सत्यं भविष्यति “कर्मप्रवचनौपुक्ते—” इत्यवस्थायाः सामान्यतः प्राप्ताया द्वितीयाद्याः । तत् अनीर्वाणो मा भूत् इत्येव चित् सूक्ष्माः । “प्रतिष्ठायनवः” इति समुदायात् अनु निष्कृत्य विहितास्मिति संज्ञां भूयो विदधाति, “अनुरूपं चण्डे” इति । तेन एतदिष्यये कर्मप्रवचनौपुक्ते द्वितीया एव एतुवृत्तीयां वाचिष्यते ॥

५८८ । तृतीयाथे ॥ १।४१।८५ ॥

दी—अस्मिन् द्योत्ये अनुरुक्तसंज्ञः स्यात् । नदीमन्त्ववसिता सेना । नद्या सह संवद्वा इत्यर्थः । पित्र् बन्धने—क् ।

अनु has this designation if it implies the sense of the वृत्तीया विभक्ति । Thus नदीम् etc, The sense is ‘joined with the river’. The क् is after विज् to bind,

मित— । अनुः वृत्तीयाथे द्योत्ये कर्मप्रवचनौपुक्ते स्यात् इत्यन्यदः । वृत्तीयाथे इह सहायः । सहायवृत्तीयाद्या वाचिकैर्यं द्वितीया ।

५९० । हीने ॥ १।४१।८६ ॥

दी—हीने द्योत्ये अनुः प्राप्तवत् । अनु हरि सुराः । हरेर्हीना इत्यर्थः ।

अनु is as before ( a कर्मप्रवचनौपुक्ते ) when the inferior has to be indicated by it. Thus अनु etc. The sense is, the gods are inferior to हरि । Hari and सुराः both are connected with अनु, yet हरि alone, the superior, takes द्वितीया । That is the usage in expressing this sense.

मित— । अत उत्कृष्टे विभक्तिः, न हीने नाप्तं भयोः, अभिधानस्ता भावात् ।

५५१ । उपोऽधिके च ॥१॥४॥८॥

दी । अधिके हीने च द्योत्ये उप इत्यव्ययं प्राकसंज्ञं स्यात् । अधिके सप्तमी वक्ष्यते (६४५—२३८) । हीने—उप हरिं सुराः ।

उप is a कर्मप्रवचनीय when the inferior or the superior has to be indicated ; सप्तमी will be subsequently enjoined, barring दितीया, in indicating the superior. For the inferior, उप etc., is an example:

मित— । चकारात् हीनेऽपि । अधिके परा सप्तमी दितीयाया वाधिका ।

५५२ । लक्षणेत्यमूताख्यानभागवीप्सासु प्रतिपत्यनवः ॥१॥४॥२०॥

दी—। एव्यर्थेषु विषयमूतेषु प्रत्यादय उक्तसंज्ञाः स्युः । लक्षणे—वृक्षं प्ररि अनु वा दिशोत्ते विद्युत् । इत्यमूताख्याने—भक्ती विष्णुं प्रति परि अनु वा । भागे—लक्ष्मीहरिं प्रति परि अनु वा, हरेर्भाग इत्यर्थः । वीप्सायाम्—वृक्षं वृक्षं प्रति परि अनु वा सिद्धति । अत्र उपसर्गत्वाभावान्न पत्वम् ॥ एषु किम् ? परिषिद्धति ॥

प्रति &c. are कर्मप्रवचनीय when लक्षण, इत्यमूताख्यान, भाग, वीप्सा are the subject-matter. Thus लक्षणी ( in the case of an indicator )—उप etc; इत्यमूताख्याने ( in the declaration of one's change of character)—भक्ती etc. भागी ( in the case of a share ) लक्ष्मीः etc. the sense is, she is Hari's share. वीप्सायाम् ( in the case of pervasion)—उपसर्गम् etc. here no ष, because प्रति etc. are not उपसर्ग । Why say 'when these senses etc.' ? Witness परिषिद्धति ( with a ष ) because परि etc. are now उपसर्ग ।

मित— । लक्षणं सूचकम् । तथिन् विषये ॥ इताम् भूतः = इत्यमूतः, कस्ति

प्रकारं प्राप्तः, सुप्तुपा । तस्य आख्यानं कथनम् । इत्यन्तः आख्यायते अनेन इत्यन्ताख्यानं प्रकारविशेषनिष्ठपकम् इति तु नामेशः । तस्मिन् विषये ॥ भागः खोक्तिद्वायाः अँशः । नामेशलु भागः अक्ति अस्य भागः अँशहरः । अर्थादाच्च; तथित् विषये ॥ व्याप्तुभित्त्वा वीप्त्साः । तस्या विषये ॥ हच्च प्रतिगम्य परिव्याप्त्य अनुव्याप्त्य वा विद्योतते विद्युत् इति हच्चेष्व विद्यादियोतमदेशो लक्ष्यते । तत् हच्चेऽव खच्चणम् तच्च प्रत्यादिना सूच्यते । भूतपूर्वे कर्मणि द्वितीया ॥ भक्तः अनुरक्तः । कर्त्तैर्त आदिकर्मणि; अनुरक्ताच्च एवोव इत्यन्त्यूत्ता । सा प्रत्यादिना सूच्यते । विष्णुं प्रति पूज्य परिपूज्य अनुपूज्य वा भक्तः इति भूतपूर्वे कर्मणि द्वितीया ॥ लक्ष्मीविषये हरि-र्भगवान् । सागरमन्त्यने लक्ष्मीहरिरेण्टः । तच्च प्रत्यादिना सूच्यते । हरिं प्रतिसचिता परिसचिता अनुसचिता वा लक्ष्मीः इति सूतपूर्वैः कर्मणि द्वितीया ॥ हच्च-हच्चमिति छिरुक्तेनैव वीप्ता सूच्यते न प्रत्यादिना । तत् वीप्तां प्रति प्रत्यादोर्ना न दोतकता । वीप्त्वानुरोधादेव “एव्यर्थेषु विषयभूतेषु” इत्युक्तं न पुनरेवर्थेषु दोत्येषु ॥ वीप्त्साभावे कर्मप्रवचनीयलाभावात् उपसर्गता भवति, सेव इच्च परिषिद्धति इति वलम् ॥

५५३ । अभिरभागे ॥ १।४।८।

दी—। भागवजे<sup>१</sup> लक्षणादौ अभिरुक्तसंज्ञः स्यात् । हरिमभि वर्तते । भक्तो हरिमभि । देवं देवमभि सिद्धति । अभागे किम् ? यदत्र ममाभिष्प्रात् तद्वीयताम् ।

अभि is a कर्मप्रवचनीय in the matter of लक्षण &c. as above, excepting भाग । Thus हरिमभि &c. Why say अभागे ? Witness यदत्र etc.—Give me my share of it—Where अभिष्प्रात् has ष, because, the reference being to भाग—share or sharer—अभि is not a कर्मप्रवचनीय, but an उपसर्ग and causes यत्व ।

मित—यत् मम अभिष्प्रात् षो मम भाग प्रत्ययः । कर्मप्रवचनीयसंज्ञाभावे द्वितीया न भवति । शेषत्वाच्च षष्ठी तु १।४।८। एव । तदाह ममाभिष्प्रात्, न पुनर्माभिष्प्रात् । अभेदपर्यग्ने “उपसर्गे प्रादुर्भावम्—” (२४।८—८।९।८।१०) इति वलम् ।

५५४ । अधिपरी अनर्थकौ ॥ १।४।६३॥

दी—। उक्तसंज्ञौ स्तः । कुतोऽधि आगच्छति । कुतः परि आगच्छति । गतिसंज्ञावाधात् “गतिर्गतौ” (इ८७७—दा१।७०) । इति निधातो न ।

अधि and परि are कर्मप्रवर्तनीय when they carry no special sense. Thus कुतः etc. Here अधि and परि are not affected by निधात् (low accent) as required by the rule “गतिर्गतौ”, because the designation गति is, in the matter of them, supplanted by the designation कर्मप्रवर्तनीय ।

मित—। उदाहरणयोः किया कापि न लुहा आ इति अधिपरी उपसर्गौ स्थाताम् । अत एती इह सम्बन्धविशेषं कर्मपि न द्योतयतः । किन्तु गमनक्रियार्थ मात्रं विशेषयतः । तदलयोर्गतिसंज्ञा प्राप्ता अनेन निवायते । निधात् इत्यनुदाचतम् । आगच्छति इत्यव आ इति गतिः । ततः पूर्वं अचिं नो ‘अधि परि’ इत्यैतव्यैः “गतिर्गतौ” इत्यनेन अनुदाचता प्रसव्यते, एतद्योगं विसंज्ञावाधात् तु न भवति ।

५५५ । सुः पूजायाम् ॥ १।४।६४॥

दी—। सु सिक्तम् । सु स्तुतम् । अनुपसर्गत्वान्न षः । पुजायां किम् ? सुविक्तं किं तात्रत्र ? क्षेपोऽयम् ।

सु is a कर्मप्रवर्तनीय when praise is implied. Thus सु सिक्तम् etc. No ष because सु is not an उपसर्ग । Why say पूजायाम् ? Witness सुविक्तं etc.—Is this your fine sprinkling here ? This is a taunt—a censure ; hence सु is an उपसर्ग and we get ष ।

मित—। सुविक्तमिति भाषेत षः । चेष इति निन्दा । अयथाज्ञातं सिक्तं वीक्ष्य सौपदासं कथिदाह—अथि भी: “सुविक्तं किं तवात्” इति ॥

५५६ । अतिरिक्तमणे च ॥ १।४।६५ ॥

दी—। अतिक्रमणे पजायाच्च अतिः कर्मप्रवचनीयसंज्ञः स्यात् । अति देवान् कृष्णः ।

अति is a कर्मप्रवचनीय when it implies 'surpassing' or 'praise' मित—पूजा प्रशंसा । अतिक्रम्य देवान् कृच्च; इति कृष्णस्य प्रशंसा वा अतिक्रमणमात्र वा गमयते । उभयोरेकसेवा उदाहरणम् ।

५५७ । अपि: पदार्थसम्भावनान्ववसर्गगर्हीसमुच्चयेषु ॥ १।४।६६ ॥

दी—। एषु योत्येषु अपिरुक्तसंज्ञः स्यात् ।

अपि is a कर्मप्रवचनीय when it implies :—(i) पदार्थ—The sense of some word which is not directly mentioned ; (ii) सम्भावन— a hyperbole ; (iii) अन्ववसर्ग—permission to do as desired ; (iv) गर्ही—censure ; (v) समुच्चय—conjunction of several statements.

मित—। 'पदार्थ' अप्रयुक्तस्य पदार्थ कस्यचित् 'अर्थः' पदार्थः । तस्यौदाहरति—

दी—। सर्विषोऽपि स्यात् । अनुपसर्गत्वात् न पः । सम्भावनायां लिङ् ।

Thus सर्विषः etc.—A drop of ghi might perhaps exist. अपि not being an उपसर्ग, no षः । The लिङ् in स्यात् implies certainty of existence.

मित—। 'सर्विषः'—इति पदार्थद्वौतनस्य उदाहरणम् । सम्भावना सत्त्वाद्यक्षसानम् अक्षित्वानुमानमित्यहं । तत्त्वानुमानं कार्यकारणशानसापेचम् । कृष्णसेवये तस्यात् इष्टिभंवित् इत्यव “हेतुहेतुनसोलिङ्गः” (३४।१२—३५।६) इति लिङ् । अयक्षित् कार्यकारणवित् कृष्णसेवोदयं इष्टा कारणमनुका एव यदि बहित् “इष्टिभंवित्” इति, तदोच्यते सम्भावनायां लिङ् इति । वस्तुतस्य तदापि हेतुनसा एव लिङ्गीनिमित्तन् ॥ भवतु, काऽय पदार्थद्वौतकाता अपेः इत्याह—

दी—। तस्या एव विषयमूले भवने कर्तृदौर्लभ्यप्रयुक्तं दौर्लभ्यं द्योतयन् अपिशब्दः स्यादित्यनेन सम्बन्ध्यते । 'सर्पिष' इति षष्ठी तु अपिशब्दवलेन गम्यमानस्य विन्दोरवयवावयविभावसम्बन्धे । इयमेव हि अपिशब्दस्य पदार्थद्योतकता नाम । द्वितीया तु नेह प्रवर्तते सपिषो विन्दुना योगो नतु अपिना इत्युक्तत्वात् ।

The subject-matter of this सम्भावना is the भवनक्रिया in स्थात् । अपि goes with स्थात् and implies uncertainty of the भवनक्रिया, the agent of this क्रिया having made itself scarce. With such reference to the agent through अपि, it is seen that some such thing as विन्दु (a drop) is here understood as the agent of भवनक्रिया । सर्पिष; takes षष्ठो because it is the अवयविन्, the अवयव being विन्दु । This is what is meant by अपि implying the sense of some suppressed word. There is no scope for द्योतीया here, because, as remarked सुर्दिन् is connected with विन्दु not with अपि ।

मित—। 'भवनम्' असधातीर्थः; तदेवेह 'सम्भावनाया विषयः' । सम्भावनायां लिङ्गः, स्थादिति धातुर्थस्य भवनक्रियाया अवश्यक्तावं वक्ति । अपिः शङ्कायाम । "गाहासमुख्यप्रशशङ्कासम्भावनास्त्रपिः" इत्यमर्तः । शङ्का सन्देहः । अपिस्यादिति भवनक्रियायां सम्बेद्धं बोजयति, 'दुर्लभा भवनक्रिया' इति कथयति । एषोऽत्र बाच्योऽर्थः । 'कर्त्ताव दुर्लभः' इत्येवं दुर्लभता क्रियायाः । ततय सर्पिषः खल्पता योतिता । एवमिति 'अपिशब्दवलेन अवश्यकोऽधकः विन्दुः लिङ्गः इत्येवम्यकारकः कश्चित् अदः अप्रयुक्तोऽस्मि इति गम्यते । तस्यैवार्थः अपिना योत्यते इति 'पदार्थद्योतकता अपिशब्दस्य । इत्य' कर्मप्रवचनीयते 'अपि स्थात्' इति यत्वाभावः । उदाहरस्मान्तराण्डाङ—

दी ।—अपि स्तुयाद्विष्णुम् । (सम्भावनम्—शत्कृत्कर्थमा-  
विष्कर्तुमत्युक्तिः) ॥ अपि स्तुहि (अन्ववसगः—कामचारानुज्ञा) ॥  
धिरदेवदत्तम्, अपि स्तुयाद्वृपलम् (गही) ॥ अपि सिञ्च अपि  
स्तुहि (समुच्चये) ॥

सम्भावनम् is a hyperbole to imply plenitude of power. Thus  
अपि स्तुयाद्विष्णु—He can enumerate all the excellences of Lord  
Vishnu even. अन्ववसग—अपि स्तुहि belaud him by all means,  
Instance of censure—धिर् etc; Fie on Devadatta he would  
flatter even a Sudra; समुच्चये—अपि etc.—sprinkle and praise too.

मित— । सम्भावनमसम्भावायांसम्भावनम् । अवाङ्ममसगोचरं विष्णुमपि स्तुयात् ।  
सम्भावनायां लिङ् ॥ धिरदेवदत्तम् इत्यापि सम्भावनायां मीष लिङ् । तत्र च विषये  
“गहीयां लङ्घिजालोः” (२७६८—शा० १४८) इति लट् परिण “हेतुमतोलिङ्”  
(२८१३—शा० १५६) पृथग्नेन वाध्यते । सम्भावना च तन्मूलिकैव इत्यूक्तं प्राक् ।  
अपिष्टुयात् अपिष्टुहि अपिष्वज्ज इत्यादि तु न, उपसर्गत्वाभावात् ।

५५८ । कालाध्वनोरत्यन्तसंयोगे ॥२१३॥५॥

दी— । इह द्वितीया स्यात् । मासं कल्याणी । मासमधीते ।  
मासं गुडधानाः ॥ क्रोशं कुटिला नदी । क्रोशमधीते । क्रोशं  
गिरिः ॥ अत्यन्तसंयोगे किम् ? मासस्य द्विरधीते । क्रोशस्यैक-  
देशे पर्वतः ॥

Time and stage of journey take द्वितीया when pervasion is implied. Thus—मास etc, auspicious for the whole month etc,  
Why say अत्यन्तसंयोगे—if there is pervasion ? Witness मासस्य  
etc,—Reads twice in the month; क्रोशस्य etc—mountain is  
some-where in this Krosa of journey.

मित—। अत्यन्तः अतिशयितः संयोगः अत्यन्तस्य योगः सर्वात्मसम्बन्धः । तस्मिन् द्योल्म वाक्यात्मनीहि तीया स्यात् । कल्प्यायी मङ्गला । मास' कल्प्यायी, सर्वे मास' मङ्गला, इति गुणेन सर्वात्मसम्बन्धः । माससधीते इति क्रियादा सर्वात्मसम्बन्धः ॥ धाना भृष्टयवः । गुडुच धानाय गुडधानाः मास' व्याप्त एताः इति द्रव्येण सर्वात्मसम्बन्धः ॥ मासस्य द्विरधीते इति मासे द्विरधीते इत्यर्थः, न तु अध्ययनेन सर्वे मास' व्याप्तो वीति । व्याप्तौ सव्यामसव्याद्य मासस्य अधिकारणलमस्ति । तदविवक्षायामत्यन्तसंयोगे माससधीते इति द्वितीया, असति तस्मिन् मासस्य इति येषु षडो । न तु “अक्षितव्य” (५३८) इति “अक्षमेकधातुमिः—” (५३८, वा) इति वा कर्मस' च । इह, धातोः सक्षमेकत्वात् परिगणनाभावात् ।

### सुवर्थप्रकरणे—तृतीया

५५८ । स्वतन्त्रः कर्ता ॥ १।४।५४ ॥

दी—। क्रियायां स्वातन्त्रेरण विवक्षितः अर्थः कर्ता स्यात् ।

That, whch is represented as having the initiative in the matter of any action, is designated the कर्ता—Agent of the action,

मित—। कारकाणां सर्वे यामपि स्वस्व व्यापारं प्रति स्यातन्त्रमस्ति । तेषां प्रधानत्वेन विवक्षिते कर्त्तव्यिते व्यापारे इवं संज्ञा । तेन देवदत्तः पचति, असिन्हिनस्ति, स्याक्षी पचति इत्येवमादि भवति ।

५६० । साधकतम् करणम् ॥ १।४।५५ ॥

दी—क्रियासिद्धौ प्रकृष्टोपकारकः कारकः करणसंज्ञैः स्यात् । तमवप्रहणं किम् ? गङ्गायां घोषः ।

That, which is most serviceable in the accomplishment of an act, is called the करण (Instrumental cass) of that act. What is the necessity of attaching तमव् after साधक ? witness गङ्गायां घोषः—the dairy farm is on the bank of the Ganges—which will

not be available as an instance of अधिकरण if the necessity for तमप् is not recognised here.

मित—। प्रकाटं यथा तथा च पकारकं 'साधकतमम्' । कारकाणि सर्वांख्येव साधकाणि । तत् यस्य व्यापारात् परमव्यवहिता फलोत्पत्तिः गम्यते तत् साधकतमम् ॥ इह कथिदाहारार्थीं मधुराणि भोज्याच्युभिकृत्य यदि प्रार्थयते एमो मधुर नेत्रैङ्गीति तदा मधुरतममेव तर्ह्य दोषते । तथा साधकेषु कारकेषु स्थितेषु 'यदेषु साधकं तत्' इतुपक्ति साधकतममेव गम्यते । तत् 'साधकं करणम्' इतेष्वोच्यता किभन्नै निष्पूर्योत्तनेन तमप्रस्त्रयेन, इति पृच्छति—'तमवयहयो किम्' इति । तयोच्यते, सर्वं विमापि तमपा करणे इष्टसिद्धिः, किन्तु अधिकरणे अनिष्टप्रसङ्गः । "आधारोऽधिकरणम् ( ६२१—१.४१४५ ) इतुपक्तम् । आप्तिप्रति अनेन अधिन् वा इति च आधारः । अनथा व्युत्पत्त्या कथित् सर्वावाना आधारः यथा तिक्षाक्षेत्रस्य, कथित् एकदेशेन यथा वर्णं सिहस्रं, कथित् विषयतया यथा भोगाः अभिकाष्ठस्य, इत्याधारस्य, चहुविधत्वमुपजायते । तत् आधारः इत्युक्ते तिक्षेषु तैलमिति प्रकाट एव आधारे गम्यते । तेन गोलिवासस्यान् गङ्गातौरि वर्षते इत्यप्येऽगङ्गार्था चोषः इति न भविष्यति । तत् इह तमसयहयोन गम्यते, कारकप्रकरणे तमपा विना प्रकर्त्तविज्ञानं न भवतीति तेन "आधारः—'" ( ६३२ ) इति तमपा विना निर्देशात् सर्वांधामेव आधाराणामधिकरणात्, सहमौ च विभक्तिः, गङ्गार्था चोष इत्यादि प्रयोगय सिद्ध्यति ।

५६१ । कर्त्तुकरणयोस्तृतीया ॥२।३।१८॥

दी—। अनभिहिते कर्त्तव्ये करणे च तृतीया स्यात् । रामेण वाणेन हतो वालो ।

The third group of case-affixes should be attached to an undeclared कर्त्ता (Nominate) or करण (Instrumental). Thus रामेण &c.

मित—। 'अनभिहिते' इत्युक्तिकारप्राप्तम् । इति इति कर्त्तव्यं तः । एतेन लम्ब उक्तो वालोति ; अनुक्ते च कर्त्तुकरणे । रामेण इत्युक्ते कर्त्तव्यं तृतीया, वाणेन इत्युक्ते करणे ।

दी—। “प्रकृतादिभ्य उपसंरुयानम्” (वाच्चिक)। प्रकृत्या चारुः। प्रायेण याह्निकः। गोव्रेण गार्ग्यः। विषमेण एति। द्विद्रोणेन धान्यं क्रीणाति। सुखेन दुःखेन वा याति। इत्यादि।

“It should be noted that words of the प्रकृत्या class take हतीया।” Thus प्रकृत्या &c.—amiable by nature, mostly a sacrificer; Gargya by lineage; moves unsteadily; buys two dronas of paddy; walks with ease or difficulty etc.

मित—। उपयदविभक्तिमाह—प्रकृत्येति। प्रकृत्या चारुः इति क्रियाता अनुहोः कारकत्वानावात् श्रेष्ठे वष्टों प्रापता तदपवादकृतीया। प्रायशब्दो वाहुव्यवाचो। वह प्रायेण यथा तथा याह्निक इत्यर्थे क्रियाविशेषणहितीयापवादकृतीया। गीर्वं गार्ग्यः दृश्यं गीर्वेण गार्ग्य इति प्रथमापवादकृतीया। समन्वित विषममिति इति क्रियाविशेषण-हितीयापवादकृतीया। एष द्विद्रोणं यथा तथा धान्यं क्रीणाति सुखं दुःखं वा याति इत्यादि। भावेत् सर्वत द्वितीया करणद्वितीया वा उक्ता वाच्च कर्त्तव्यातम्।

५६२। दिवः कर्म च ॥ १।४।४३॥

दी—। दिवः साधकतम् कारकं कर्मसंज्ञं स्यात्। चातुर्करणसंज्ञम्। अक्षौरक्षान वा दीव्यति।

The most serviceable in the accomplishment of the action, in connection with the root दिव् to sport, is called कर्मः। From the च in the rule, करणसंज्ञा is also available. Thus अक्षौः etc., where the द्वितीया is from the करणसंज्ञा and हितीया from the कर्मसंज्ञा।

मित—। चातुर्करणसंज्ञा चकारात् इत्यर्थः। समुच्चेदचकारः इत्याश्रयः। ५६३। अपवर्गं तृतीया ॥ २।३।६॥

दी—। अपवर्गः फलप्राप्तिः। तस्यां द्योत्यायां कालाध्वनो-

रत्यन्तसंयोगे तृतीया स्यात् । अहना क्रोशेन वा अनुवाकोऽधीतः । अपवर्गे किम् ? मासमधीतो नायातः ।

‘अपवर्ग’ is attainment of the end. If that has to be indicated time and stage of journey take वृतीया when there is pervasion. Thus अङ्गा etc.—the अनुवाक was chanted by the time the day passed or a krosa was gone over. Why ‘अपवर्ग’ ? Witness मासम् etc.—read a month but was not mastered = where मासम् has वृतीया by ‘कालाध्वनीः—’ ( ५५८—२, ३, ५ ).

मित— । ‘कालाध्वनीरत्यन्तसंयोगे’ इति पूर्वमूदादनुवर्तते ॥ ‘नायातः’ इति अपवर्गाभावः, तसी वृतीया ।

५६४ । सहयुक्तेऽप्रधाने ॥ राशि१८ ॥

दी— । सहार्थेन (क) युक्ते अप्रधाने (ख) तृतीया स्यात् । पुत्रेण सह आगतः पिता । एवं साक्ष सादृ समयोर्गेऽपि । विनापि तद्योगं तृतीया (ग)—“हृष्टो यूना—(६३१—१२४६५) इत्यादि निर्देशात् ।

When connected with a word having the meaning of सह, the syntactically subordinate word in the sentence takes वृतीया । Thus पुत्रेण etc.—the father has come with the son—where पिता आगतः is the main sentence, पुत्रेण सह is a subordinate clause. Similarly when connected with साक्षम् etc. Even without visible connection, वृतीया is available if सहार्थ is implied, as is evident from statements like “हृष्टो यूना—” ।

मित— । (क) सह इति अर्थः अस्य सहार्थः सहशब्देन तुच्छार्थः शब्दः । तेन युक्ते । सुवै ‘सह’ इति सहार्थं खच्छणा । अन्यदा “पृथग्विनामानाभिकृतीया—”

(६०३—२ ३।३२) इत्यादिचित्र “सहिनापधाने” इत्येव सूत्रयेत् ॥ (ख) अप्राप्तान्व वाक्यगतं न तु पदार्थगतम् । तेन पिता सह आगतः पुत्रः इत्यादपि भवति ॥ (ग) “विनापि तद्योगम्” इति प्रत्यक्षो योगी वीधाः, आर्थक्तु अस्येव योगः ।

५८५ । येनाङ्गविकारः ॥ ३।३।२० ॥

दी—। येनाङ्गेन विकृतेत अङ्गिनो विकारो लक्ष्यते (क) ततस्तृतीया स्यात् । अद्दणा, काणः । अक्षिसम्बन्धिकाणत्वविशिष्ट इत्यर्थः (ख) । अङ्गविकारः किम् ? अक्षि काणमस्य (ग) ।

वृतीया is attached to a limb through whose deformity deformity is attributed to the person. Thus अङ्ग्या etc. which means “marked by blindness which attaches to the eye.” why say अङ्गविकारः—deformity of the possessor of the limb? witness अचि etc.—his eye is blind—where the eye, and not its possessor is said to be blind. Hence अचि has प्रथमा not वृतीया ।

मित—। (क) अङ्गमस्याक्तोति अङ्गः, अङ्गान् पुरुषः । अर्ग्याद्यत्वं तत्त्वविकारः अङ्गविकारः । ‘अङ्गविकारः’ इत्यस्य साम्भिक्यात् ‘येन’ इति विकृतमङ्गः क्षत्यते, अत आह ‘येनाङ्गेन विकृतेन’ इत्यादि ॥ (ख) काणत्वमस्या तदाहु ‘अचिसम्बन्धिकाणत्वम्’ । तेन विशिष्टः तदित्येवान् पुरुषः ॥ (ग) ‘अचि काणमस्य’ प्रत्यक्ष काणत्वम् अतिरिक्त विशिष्टिन पुरुषम्, तेन न वृतीया ॥

५८६ । इत्थम् भूतलक्षणे ॥ ३।३।२१ ॥

दी—। कथितु प्रकारं प्राप्तस्य लक्षणे तृतीया स्यात् । जटाभिस्तापसः । जटाङ्गाप्यतापसत्त्वविशिष्ट इत्यर्थः ।

The indicator of some change which one has undergone takes वृतीया । Thus जटाभिः &c. The sense is—Distinguished by asceticism as indicated by matted locks. Hence जटा takes वृतीया ।

मित—। भू प्राप्तौ चरादिः : तथात् “आधृषादा” इति चित्रभावपद्च कर्त्तरि तः, भूतः प्राप्तः । इत्य शब्दः प्रकारमात्परः इति नारीशः । प्रकारो भेदः अवस्थान्तर-मित्यर्थः । इत्य प्रकारविशेषं भूतः प्राप्त इत्यभूतः । यदा—इत्यम् अनेन प्रकारेण भूतः जातः इत्यभूतः । तस्य लक्षणम्, यत् तं लक्षयति तत्, इत्यभूतलक्षणम् । तत् त्रृतीया स्यात् । तात्र सत्यमिय अवस्थान्तरम्, प्रकारविशेषः । दत्त जटाभिज्ञाप्यते । तदाहुः ‘जटाज्ञाय इति ।

५६७ । संबोऽन्यतरस्यां कर्मणि ॥ २।३।२२ ॥

दी—। सम्पूर्वस्य जानातेः कर्मणि तृतीया वा स्यात् । पित्रा पितरं वा सज्जानीते ।

The कर्म of ज्ञा with सम् (prefixed takes वृतीया optionally. Thus पित्रा &c.—Knows his father well.

मित—। अप्रोत्ता वृतीया पचे विद्योयते । ‘अन्यतरस्याम्’ इत्यव्ययमनव्यर्थ वा इति प्रागुक्तम् । अन्यतरस्यां काचार्या वृतीया, एकस्यां तु कर्मलात् विदीया अस्येव । ‘पित्रा’ इत्यादि तु सुचिरप्रवाचात् प्रत्यागते अभिज्ञाते पितरि । “सम्यतिभ्यामनाभ्याने” ( २७१६—१।३।४६ ) इत्याक्षणेपदम् । आध्यानसुतकषाठापूर्वकक्षारणम् । तत् पर-यौ प्रदसुदाशार्थम् पाचिकी वृतीया तु अस्येव । ‘पित्रा पितरं’ वा सज्जानाति ।

५६८ । हेतौ ॥ २।३।२३ ॥

दी—। हेत्वर्थे तृतीया स्यात् । द्रव्यादिसाधारणं निर्व्यापारसोधारणाच्च हेतुत्वम् । करणत्वं तु क्रियामात्रविषयं व्यापारनियतच्च ; दण्डेन घटः । पुण्येन हष्टो हरिः ।

A word indicating हेतु—reason—takes वृतीया । हेतु affects equally द्रव्य, गुण and क्रिया ; a करण on the other hand affects क्रिया only. Again, a हेतु may or may not have activity, while a करण must possess activity. Thus दण्डेन etc. Here दण्ड has activity

because it is in motion, but it affects a द्रव्य, viz., घट and not a क्रिया । Hence the वृत्तीया is हेतौ । Similarly in पुरुष etc, though पुरुष affects a क्रिया, viz दर्शनक्रिया in हृष, it has no activity ; hence the वृत्तीया is हेतौ not करणे ।

मित—। हेतुः कारणम्, फलसाधनयोग्यः पदार्थः । हेतुः अर्थः अस्य 'हेतुर्थः' हेतुवाचकः शब्दः । अनभिहिते इत्यधिकृतमस्ति । तेन हेतौ अनभिहिते साक्षादत्तुके सति हितुवाचकः शब्दसूत्रोयान्तो भवति इत्यर्थः । वृत्तीयाद्योत्ता हेतुता इति भावः ॥ ननु करणमपि फलसाधनयोग्यः पदार्थः । तदिह हेतुकरणयोः की भेदः इत्याह 'द्रव्यादीति क्रियामावेति' च । आंदिपदेन गुणक्रिये गृह्णते । हेतुल 'द्रव्यादित्यु साधारणम्' समानम् । यथा द्रव्यस्य तथा गुणस्य तद्युव च क्रियायाः साधनयोग्ये हेतुः । पञ्चान्तरे 'क्रियामा' करणस्य विवर्यः । कारकत्वात् करणं क्रियामावस्य साधकम् । अथसेको भेदः । अपरमप्याह 'निर्वापारेति व्यापारेति च । 'हेतुल निर्वापारे अपि साधारणं समानमस्ति यथा सव्यापारे । अस्ति च नास्ति च हेतौ व्यापारः । 'करणल' पुनव्यापारे 'नियत' नियन्त्रितम् । अस्तेष्व करणे व्यापार इति भेदो द्वितीयः । व्यापारवान् दख्षः घटरूपस्य हेतुः । निर्वापारं पुरुषं हरिदर्शनरूपायाः क्रियाया हेतुः ॥ "हेतुधीनः कर्ता कर्त्तव्यीनं करणम्" इति पुरुषोऽन्मः ॥ अर्थान्तरे हेतुशब्दमाह—

दी—। फलमपीहेतुः । अध्ययनेन वसति ।

In the rule, the object of an undertaking is also styled हेतु । Thus अध्ययनेन etc—stays for study.

मित—। अध्ययनेन वसति इत्यव प्रथमं वासः पशादध्ययनम् । तत् हेतुशेत् वारणम्, अध्ययनं न हेतुः । नापि तत् वासक्रियायाः करणम् । वृत्तीया तद्विन न प्राप्नोति । तदाह 'इ' अधिन् सूते 'फलमपि हेतुः' इति । वासस्य फलमध्ययनम् तेव "हेतौ" इति तृतीया सिद्धाति ॥ "अनभिहिते" इत्येव, तेन वटस्य हेतुदेखः इति स्पष्टोक्तो "प्रातिपदिकार्थ—" ( पृ४२—४३।४६ ) इति प्रथमैव ॥

दी—। गम्यमानापि क्रिया कारकविभक्तौ प्रयोजिका । अलं अमेण । अमेण साध्यं नास्ति इत्यर्थः । इह साधनक्रियां प्रति अमः करणम् ॥ शतेन शतेन वत्सान् पाययति पयः । शतेन परिच्छिद्य इत्यर्थः ।

A क्रिया which is understood, though not directly stated, also attaches the proper case-affix. Thus अलं etc ; the sense is अमेण etc—nothing is gained by toiling. Here अम् is the करण of साधनक्रिया— the verb 'to gain' ; hence द्वतीया करणे । Again in शतेन etc, the sense is—grouping by the hundred. Thus अत् is करण of परिच्छिद्यक्रिया and has द्वतीया करणे ।

मित... । 'गम्यमाना' कहा । 'प्रयोजिका' साधिका' । वाकें साच्चादनुतापि क्रिया यदि प्रकरणादिना गम्यते, तदा ततप्रयुक्तं 'कारकत्वम्' आपद्यते, भवति च यथाविहिता 'विभक्तिः' । दृष्टान्तमाह—'अलं अमेण' इति । इह वाकें क्रिया न हम्मते, अस्ति च गमिता अलंशब्दे । तथा हि, अलमिति वैयर्थ्यं सामर्थ्यं च वर्तते । 'अलं वर्तेण' शब्दो व्यर्थः; इत्यर्थः । फलसाधनं प्रति व्यर्थं इति गम्यते । साधनक्रिया तर्हि गम्यमाना । तदाह 'साध्य' नास्ति इति 'साधनक्रियां प्रति असः करणम्' इति च ॥ “अलमेताथस्मिः कुमुमः” इत्यादिषु सामर्थ्येऽपि कारकता द्वम्मते । एतावन्ति कुमुमानां करणत्वं द्वतीया ॥ 'शतेन' इति परिच्छिद्यक्रियां प्रतिकरणम् ।

दी—। “अशिष्टव्यवहारे दाणः प्रयोगे चतुर्थर्थे तृतीया” (वाच्चिक) । दास्या संयच्छते कामुकः । धर्म्यं तु भार्यायि संयच्छति ।

When द्वा of the भूदि class is used, द्वतीया comes in for चतुर्थो to indicate doings of the ill-mannered. Thus दासा etc—the rake pays to the harlot—for दाणै etc. But witness भार्यायि etc, with the dative ending to indicate righteous conduct,

मित—। अशिष्टानाम् अविनीतानां व्यवहारः आचारः तस्मिन् द्योत्ये । दाणः इति भूदिगच्छीयस्य गहणम् । जूहोत्यादेस्तु दास्यै संददाति ॥ “चतुर्थे च” लक्षीया इति चतुर्थं धैर्यं इह सम्पदानम्, सम्पदाने लक्षीया इति भावः ॥ “दाणश सा चेचतुर्थे चे” (२७२८—१३५५) इति आत्मनेपदम् ॥

—  
सुवथे प्रकरणे—चतुर्थी

५६६ । कर्मणा यमभिप्रेति स सन्प्रदानम् ॥१४॥३२॥

दी—। दानस्य कर्मणा यमभिप्रेति स सम्प्रदानसंज्ञः स्यात् ।

He, who, for the completion of an act of gift, is approached with the thing given away, is called सम्प्रदान [Dative],

मित—। ‘दानस्य’ दानक्रियाया इत्यर्थः । ‘कर्मणा’ इति करणे लक्षीया । अभिराभिसुखेण, च प्रकरणे । अभिप्रेति’ प्रकरणेण अभिगच्छति. क्रियानिष्टतये इति श्रेष्ठः । देववस्तुना उपायभूतेन यदभिसुखं प्रकरणेण गमनम्, दानक्रियासिद्धये साधकं तत् कारकं सम्प्रदानमित्युच्यते ॥ एतच्च उत्तरानुसारेण, अन्वर्वंसंज्ञाविज्ञानात् । नागेश्वर्तु भाष्यमेव पुरस्कृत्य इह दानमित्युपलब्धं कियामावस्य इत्याह । तेन क्रियाया निष्पत्तये यत्र कर्मणा कस्यचिदभिप्रायणमपरिहार्यं भवति तत्र संज्ञेयं प्रवर्त्तते; क्रियाभावस्य चक्षेश्यं सम्प्रदानमिति फलितम् ।

५७० । चतुर्थी सन्प्रदाने ॥ ३३॥१३॥

दी—। विप्राय गां दूदाति । अनभिहिते इत्येव । दीयते अस्मै दानीयो विप्रः ।

The fourth triad of case-affixes is to be attached to a सम्प्रदान । Thus विप्राय &c. This is only when the सन्प्रदान is not expressly declared by words. Hence in दानीयो विप्रः—this Brahman is the recipient of the gift—though विप्र is the सम्प्रदान, it does not take चतुर्थी because it is declared as सम्प्रदान by the word

दागीयः which means दीयते अस्ते—given unto this man. The proper विभक्ति is प्रथमा by “प्रातिपदिकार्थ—” (539—2.3.46).

मित—इह दानविद्यायानिष्पत्तये गोरुपेष कर्मणा विप्रमधिगच्छति । तेन विप्रः सम्प्रदानं चतुर्थी च समर्थविभक्तिः । अभिहिते सम्प्रदाने उक्ताधित्वात् प्रथमेव । दानीय इव दीयते अस्ते इत्यर्थे वाहूलकात् सम्प्रदाने अनीयः । तेन सम्प्रदानसुक्तं भवतीति प्रथमया दानीयो विप्रः ।

दी—। “क्रियया यमभिग्रेति सोऽपि सम्प्रदानम्” (वार्त्तिक) । पत्ये शेते ।

In an intransitive verb he too is सम्प्रदान for whom the act is intended. Thus पत्ये &c. the lying down being intended for the husband.

मित—। अकर्मकेषु कर्मणा उहैश्नमसम्भावम् ? तत तु किदैव य उदिष्टसस्य सम्प्रदानसंज्ञा भवति ।

दी—। “कर्मणः फरणसंज्ञा सम्प्रदानस्य च कर्मसंज्ञा” (वार्त्तिक) । पशुना रुद्रं यजते । पशुं रुद्राय ददातीत्यर्थः ।

Where there is a सम्प्रदान the कर्म of the क्रिया is also styled the करण and the सम्प्रदान the कर्म । Thus पशुना &c.—the sense being the पशु is offered to रुद्र ; hence रुद्र is सम्प्रदान and पशु the कर्म, yet पशु takes द्वितीया the करणविभक्ति and रुद्र has द्वितीया the कर्मविभक्ति ।

मित—। इदं व्याकुन्तसम् । दानार्थक्यञ्जनातुरस्य विषयः ।

५७१ । रुच्यर्थानां प्रीयमाणः॥१॥४॥३॥

ही—। रुच्यर्थानां धातुनां प्रयोगे प्रीयमाण अर्थः सम्प्रदानं स्यात् । हरये रोचवे भक्तिः । अन्यकर्तृकोऽभिलाषो रुचिः । इरिनिष्टप्रीतेभक्तिः कत्री ॥ । प्रीयमाणः किम् ? देवहत्ताय रोचते मोदकः पथि ॥

In connection with roots meaning 'to cause pleasure' the person feeling pleasure is सम्प्रदानः । Thus हरवे &c.—Lord Hari likes devotion ; रुचि is liking, pleasure &c. created by another. Here the pleasure, which is in Hari, has भक्ति for its creator ; it is therefore रुचि । Why प्रौयमाणः ? Witness देवदत्ताय &c. where पश्चिन्—way—feels no pleasure and takes आधारे सप्तमी ।

मित—। रुचिः अर्थः एषां रुच्यर्थाः । प्रौत्या योज्यमानः प्रौयमाणः । प्रौज्य-र्तपणे क्यादिः कर्मणि शान्त् । अथ रुचिरभिलाषो न वा ? उच्यते—अभिलाष-मात् तु न रुचिः, किन्तु रुचिरवस्तुसन्निधाने तद्दर्थनात् द्रष्टुमनसि जातो योऽभिलाषः स रुचिः । तदेवाह 'अन्यत्' प्रौयमाणापेक्षया अन्यत्, अर्थात्, रुचिरं वस्तु 'कर्त्' जनयितु यस्य ताडशः, अभिलाषो रुचिः' । प्रकृते किम् इत्याह—'हरौ गिष्ठा' स्थिति-यस्याः सत्ता 'प्रीते' अभिलाषय इत्यर्थः भक्तिनिष्ठा 'भक्तिः कुवौं जनयित्री' । एवमिह अन्यकर्त् कोऽभिलाषः । तत् 'प्रौयमाणो' हरिरव सम्प्रदानम् ॥ एतेन हरिः प्रौयते भक्तिः हरि' पौष्यति इति कर्मसंज्ञापवादः सम्प्रदानसंज्ञा । यदा तु प्रौयमाण इति देवादिकात् कर्त्तरि शान्त्, तदा हरिः प्रौयते, हरेः प्रीतैर्भक्तिर्थिष्यो भवति इति प्रतीतिः । शिष्वस्त्रां प्राप्तायां कारकल् सम्प्रदानलव्य विष्वीयते । यदा—अस्मिन् पक्षे प्रीतेराधारी हरिः विषयो भक्तिः इति बोधः, अधिकरणसंज्ञापवादश सम्प्रदानसंज्ञा ॥ पथि इति प्रौयमाणत्वाभावात् अधिकरणे सप्तमौ ॥

५७२ । श्लाघहूङ्कूस्थाशपां ज्ञीष्यस्त्रमानः ॥ १४३४

दी—। एषां प्रयोगे बोधियितुमिष्टः सम्प्रदानं स्यात् । गोपी स्मरात् कृष्णाय श्लाघते हूङ् कूते तिष्ठते शपते वा । ज्ञीष्यस्त्रमानः किम् ? देवदत्ताय श्लाघते पथि ॥

In connection with any of the roots श्लाघ, हूङ्, श्ला, शप the person intended to be enlightened is the सम्प्रदान । Thus गोपी etc, where श्लाघते means 'belauds' i.e., belauds Krishna in such-

a way as to make him guess her affection ; छुते means 'secretes i.e., hides Krishna from the view of other dairy-maids and thus makes him guess her affection ; तिहते means 'stands', i.e., stands in such a way as to make him guess etc. शपते means "swears" i.e., swears in a manner to make guess etc. Why say ज्ञोप्सामानः—intended to be enlightened ? witness देवदत्ताय etc. where पश्चि has अधिकरणसप्तमी because the पश्चिन् cannot be enlightened.

मित—। इह द्वाघ स्तुतो, ज्ञ सङ्गोपने, स्था गतिविरतो, शप शपते ॥ शप विज्ञापने । ज्ञपयितुमिष्यमाण इति ज्ञपे: सप्तमान् कर्मणि धान्वि ज्ञीभामानः । "आद्यज्ञपू धानीत् (२६१६—१४४५) इतीत् । यमेष बोधयितुमिष्यति सः समप्रदानम् । स्तवेन, अवस्थीभ्यः सङ्गोपनेन, स्थितिविशेषेण, शपयोजारणेन च आप्यमः यारावस्था बोधयितुमिष्यति कृष्णम् । तेन ज्ञात्यस्य समप्रदानता । ज्ञीभामान इति कर्म उच्चते । तस्मैव कर्मसंज्ञायादः समप्रदानसंज्ञा ॥

५७३ । धारेहृत्तमणः । १।४।३५ ॥

दी—। धारयते: प्रयोगे उत्तमणः उत्तसंज्ञः स्यात् । भक्ताय धारयति मोक्षं हरिः । उत्तमणः किम् ? देवदत्ताय शर्तं धारयति प्रामे ॥

In connection with धारि to owe, the creditor is समप्रदान । Thus भक्ताय etc.—Hari owes salvation to the devotee. why उत्तमणः ? witness देवदत्ताय etc. where याम is not the creditor and takes अविकरणे सप्तमी ।

मित—। उत्तमसुखमस्तु उत्तमणः कृष्णदाता, अधभूष्यमस्य अवमणः ज्ञाय-नहोता । धूर्ज अवस्थाने तुदादिः । इतुमणिति, धारिरवस्थापने । मोक्षी प्रियते । हरिः मोक्षं धारयति, "गतिकुञ्ज—" (१४०—१४४५) दृष्टिकक्षः कर्मसंज्ञा ।

५७४ । स्पृहेरीप्सितः ॥ १।४।३६ ॥

दी—। स्पृहयतेः प्रयोगे इष्टः सम्प्रदानं स्यात् । पुष्पेभ्यः स्पृहयति । ईप्सितः किम् ? पुष्पेभ्यो वने स्पृहयति । ईप्सितमात्रे इयं संज्ञा । प्रकर्षविवक्षायां तु परत्वात् कर्मसंज्ञा, पुष्पाणि स्पृहयति ।

In connection with स्पृह to desire, the desired is सम्प्रदान । Thus पुष्प etc. why say ईप्सितः ? witness पुष्पेभ्यः etc. where वन is not the desired, and is अविकरण । This is the designation when a mere desire is implied. If the desire is ardent (ईत्प्रिततम) कर्मसंज्ञा prevails being subsequent to the सम्प्रदानसंज्ञा । Thus पुष्पाणि etc.

मित—। ईप्सिततमेऽपि ईप्सितत्वमस्त्रिव तदस्ति सम्प्रदानसंज्ञाया अवसरः । कर्मसंज्ञा तु परिवर्त्तिनो सम्प्रदानसंज्ञां वाधते, तेन पुष्पाणि स्पृहयतीङ्गि । नागेश्वरु समाधते “स्पृह धातुरिच्छामाववाचौ फलावच्छन्ने च्छावाचौ च । आद्य सम्प्रदानत्वम् अत्ये कर्मसंज्ञा” इति । अत्र प्रकर्षोऽस्ति इत्याश्रयः ॥

५७५ । क्रुद्धुहेष्यासूयार्थानां यं प्रतिकोपः ॥ १।४।३७ ॥

दी—। क्रुद्धाद्यर्थानां प्रयोगे यं प्रतिः कोपः स उक्तसंज्ञः स्यात् । हरये क्रुद्धयति द्रुह्यति ईर्ष्यति असूयति वा । ‘यं प्रति कोपः किम् ? भाय् यामीर्ष्येति मैनामर्त्यो द्राक्षीदिति । क्रोधो-उमषेः । द्रोहोऽपकारः । ईर्ष्या अक्षमा । असूया गुणेषु दोषा-विष्करणम् । द्रोहादयोऽपि कोपप्रभवा एव गृह्णन्ते, अतो विशेषणं सामान्येन ‘यं प्रति कोपः’ इति ।

In connection with roots having the sense of the roots क्रुद्ध, हुह, ईर्ष्य, असूय, the person who is the object of anger is सम्प्रदान ; Thus हरये etc.—Angry with Hari. Injures Hari—Intolerant of

Hari, Belittles Hari. Why say यं प्रति कोपः ? Witness भाव्याम् &c. — Does not tolerate that his wife should be seen by another which implies no anger on the wife. क्रोध is Anger, दोष Injury, द्रौच्छ्वाण् Intolerance, असूया Adverse criticism. Here दोष etc. are also taken as arising from कोप, hence the specification यं प्रति कोपः which is common to all of them.

मित—। असूया द्रौच्छ्वाण् दिष्टगतः । क्रुध्य दुहश्च रैष्यैश्च असूयय इति इन्दः । से अर्था वेषां तेषाम् ॥ भाव्यामोर्यैति इत्यब्द भाव्यां प्रति न कोपः । तस्य अन्येन दर्शनं नेच्छति इत्येव । तेन न सम्प्रदानता ॥ द्रौचादयः इत्यत्र आदिशब्देन रैष्यैसूययोर्यैहणम् । क्रोधस्तु स्फूटसिव कोपप्रभवः । न हि अकुपितः क्रुध्यति इति भाव्यात् प्रदृढ़कोप एव क्रोधः । तेन कुप इति न कुधर्ष्यते । अत चाह 'यं प्रति कोपः' इति अन्यथा 'यस्मै कोपः' इतिरूप त्रृश्यात् । वस्तुतस्य कुपेः प्रयोगे सम्प्रदानता नास्ति ।

५७६ । कुधुहोरूपसृष्ट्योः कर्म ॥ १।४।३८ ॥

दी—। सोपसर्गयोरनयोयोगे यं प्रति कोपस्तत् कारकं कर्मसांहा स्यात् । क्रूरमभिक्रुध्यति अभिद्रुध्यति ।

If क्रुध and द्रृष्ट are preceeded by some चपमर्ग, the कारक, which is the object of anger, becomes the कर्म । Thus क्रूरम् etc.

मित—। यत् उपसर्गेण युक्तं तदिह शास्त्रे उपसृहभितुर्यते । तदाह सोप-सर्गयोरिति ।

५७७ । राधीक्षयोर्यस्य विश्वः ॥ १।४।३८ ॥

दी—। एतयोः कारकं सम्प्रदानं स्यात् यदीयो विविधः प्रश्नः क्रियते । कृष्णाय राध्यति ईक्षते वा । पृष्ठो गर्गः शुभाशुभं पश्याल्लोचयतीत्यर्थः ।

Of राध and ईक्ष that कारक regarding whom questions are asked is सम्प्रदान । Thus कृष्णाय etc.—thinks of the questions asked

about Krishna. The sense is Garga, being asked about the future of Krishna, is reflecting on the good and bad points.

मित—। राघीरीचेष्ट इह प्रश्नविषयपर्यालीचनमर्थः । विविधः प्रश्न, विप्रशः । यस्य सम्बन्धे विविधः प्रश्नः किंयते तत् कारकं सम्प्रदानं स्यात् इत्यन्वयः । गर्गौ गणकः ।

५७८ । प्रत्याङ्गम्यां श्रुत्वः पूर्वस्य कर्त्ता ॥१४।४०॥

दी—। आम्यां परस्य शृणुतेयोगे पूर्वस्य प्रवर्त्तनारूपव्यापारस्य कर्त्ता सम्प्रदानं स्यात् । विप्राय गां प्रतिशृणोति आशृणोति वा । विप्रेण महां देहीति प्रवर्त्तिस्तत् प्रतिजानीते इत्यर्थः ॥

In connection with श्रुत्वा preceded by प्रति or आङ् the कर्त्ता of the antecedent act—the act of urging by promise—is सम्प्रदान । Thus विप्राय &c.—promises a cow to the Brahmana. The sense is, he was first coaxed by the Brahmana saying 'Give it unto me' and then he promised. Hence विप्र is सम्प्रदान ।

मित—। गम्यमानपरश्वद्योगे प्रत्याङ्गमिति पञ्चमी । श्रुत्वः इति षष्ठो । प्रतिपूर्वस्य च आङ्गूर्धस्य च शृणोति; इत्यर्थः ॥ 'प्रवर्त्तनं' भ्रेणा अनुनयः । 'तत् प्रतिजानीते' दानं प्रतिजानीते इत्यर्थः ॥

५७९ । अनुप्रतिगृणश्च ॥ १४।४१॥

दी—। आम्यां गृणातेः कारकं पूर्वव्यापारस्य कर्त्तृभूतम् उक्तसंज्ञं स्यात् । होत्रे अनुगृणाति प्रतिगृणाति वा । होता प्रथमं शंसति, तमध्वर्युः प्रोत्साहयति इत्यर्थः ।

In connection with श्रुत्वा to speak out preceded by अनु or प्रति the कर्त्ता of the antecedent act is सम्प्रदान । Thus होत्रे etc.—Encourages the Hota, Hota-first speaks out the mantra, the

Advaryu encourages him by pronouncing the customary formula of encouragement.

मित—गृ शब्दे क्वादिः । तस्य आयुक्तस्य अनुकरणं ‘गृणा’ इति । तस्य ह चातुरुषीय गृह्णौतम् । अनुय प्रतिष्ठानुप्रती । ताभ्यां गृणा अनुप्रतिष्ठणा । तस्य अनुप्रतिष्ठणः । उस् परे भले ‘आती धातीः’ (२४०—६४०) इत्याकारलीपः । पूर्ववत् इहापि उपसर्गाभ्यां पृथक्ष्यस्वन्वयः । अनुग्रहः प्रतिग्रह इति हि शब्दितुः प्रोक्षाहने वर्तते । प्रोक्षाहनशब्दस् ‘ओशामीटैव’ इत्येवमादिकः ।

५८६ । परिक्रयणे सम्प्रदानमन्यतरस्याम् १४४४ ।

दी—। नियतकालं भूत्या स्वीकरणं परिक्रयणम् । तस्मिन् साधकतमां कारकं सम्प्रदानसंज्ञं वा स्यात् । शतेन शताय वा परिक्रीतः ।

परिक्रयण is making one's own for a certain time by the payment of a salary. In that matter the most serviceable Karaka is optionally called सम्प्रदान । Thus शतेन etc. where शतेन has करणे लौट्या when the option is not exercised.

मित—। परिक्रयणस्य कृयाणस्य च भेदमाह—‘नियतकालं स्वीकरणं’ परिक्रयणम्, चात्यन्तिकस्वीकरणं क्रयणम् । भूत्या वितनेन । साधकतमभिति करणस्यानुवर्त्तते । करणेन सह विकल्पः ॥ अतः परमुपपटविभितः प्रदद्यते ।

दी—। “तादर्थे चतुर्थी वाच्या” (वार्त्तिक) । मुक्तये हरिं भजति ।

चतुर्थी is used to express the relation between the promoter and the promoted. Thus मुक्तये etc.—Worships Hari for salvation. Here the worship promotes salvation ; it is the promoted that takes चतुर्थी in such cases.

मित—। तस्य इदं तदर्थम् । तस्य भावः तादर्थं तदर्थता । यदर्थं किञ्चिज्ञात तत्र चतुर्थी विभक्तिभवति । हरिभजनं मुक्तयं, इति मुक्तये इति चतुर्थी । अर्थशब्देन चतुर्थीसिमासे य उच्यते अर्थः, इहापि स एव ॥

दी—। क्लृपि सम्पद्यमाने च” (वार्तिक)। भक्ति-ज्ञानाय कल्पते सम्पद्यते जायते इत्यादि ।

In connection with the sense of क्लृप् to become, to be transformed, etc. the transformation takes चतुर्थीै। Thus भक्ति, &c.—devotion works for knowledge, etc.

मित—। उत्पत्तिः क्लृप्यातोरर्थः। अब क्लृप् इति अर्थमहणम्। तच्चिन् क्लृपि, क्लृप्यातोरर्थ, उत्पत्तौ गम्यमाने इति शेषः, सम्पद्यमानम् उत्पद्यमानं यत् तच्चिन् चतुर्थीै स्यात्। अर्थमहणात् सम्पद्यते इत्याद्यप्रदाहरणम् ।

दी—। “उत्पातेन ज्ञापिते च” (वार्तिक)। वाताय कपिला विदुरत् ।

That which is implied by a portent takes चतुर्थीै। Thus वाताय etc.—Brown lightning portends a typhoon.

मित—। प्रकृतेरन्वधाभाव उत्पातः। तेन यत् ज्ञापितं सूचितमश्वम् शुभं वा, तच्चिन् चतुर्थीै स्यात्। विद्युत् रक्तः पव भवति। कपिलता तस्य अन्वधाभावः। तथा च वातः सूच्यते इति वातश्वदाच्चतुर्थीै ।

दी—। “हितयोगे च” (वार्तिक)। ब्राह्मणाय हितम् ।

In connection with हित that which is benefited takes चतुर्थीै। Thus ब्राह्मणाय etc. N. B.—गुणवाचक हितश्व वर्त comes within the purview of the वार्तिक। So भाष्य has “हितमरोचकिने” and Panini has “तस्मै हितम्” etc.

५८। क्रियार्थोपपदस्य च कर्मणि स्थानिनः ॥२३॥२४॥

दी—। क्रियार्था क्रिया उपपदं यस्य तस्य स्थानिनः, अप्रयुज्यमानस्य तुमुनः, कर्मणि चतुर्थीै स्यात्। फलेभ्यो याति, फलानि आहत्तुं यातीत्यर्थः। नमस्कुर्मो नृसिंहाय, नृसिंहमनु-कूलयितुमित्यर्थः। एवं स्वयम्भुवे नमस्कृत्य इत्यादावपि ।

A तुमुन् has near it a word denoting an act done with a view to another act. If the तुमुन् is suppressed, its कर्म will take

चतुर्थी। Thus फलेभ्यो etc, means फलानि etc. In this आहर्तुम् has याति near it, i., e., it is क्रियार्थोपपदः। Its कर्म is फलानि। If आहर्तुम् is suppressed, फलानि becomes फलेभ्यः। नमस्तुमौ etc, means—we bow to win over Nrisinha etc. Similarly in स्वयम् वै etc.

मित—। सानिनः क्रियार्थोपपदस्य कर्मचिच्च च चतुर्थी इत्यन्वयः॥ उप समीचे चक्षारित् पदम् 'उपपदम्'। क्रिया, किमपि कार्यम्, अर्थः प्रयोजनम् अस्याः 'क्रियार्थः'। सा च क्रिया एव। यस्य क्रियार्थोपपदः। कः सः ? तु सञ्चनः ग्रन्थः। फलानि आहर्तु याति इत्युक्ते फलाहरणक्रियार्थो याक्रिया इति गम्यते। तदर्थकं यातीति पदम् आहर्तुमि तु सञ्चनशब्दस्य उपपदम्। तेन आहर्तुम् इति तु सञ्चनः ग्रन्थः इह क्रियार्थोपपदः एतेन "क्रियार्थो क्रिया उपपदः" यस्य तस्य "इत्यथे" "तु सुनः" इत्यायाति॥ यस्य ग्रन्थं स्थानमावस्थि स्थायं तु यः असन्निहितः स 'स्थानो अप्रयुक्तमानः' इति यावत्। एतेन "क्रियार्थो क्रिया उपपदः" यस्य तस्य स्थानिनः" इत्यस्य "अप्रयुक्तमानस्य तु सुनः" इति व्याख्यानं लभ्यते। तु सुन् इति तु सञ्चनस्य धातोरित्यर्थः। "तु सुन्तुलो क्रियार्थो क्रियार्थायाम्" (३१७५—३१८०) इति तु सुनः क्रियार्थोपपदता॥ इदमयत्वं डग्गताम्—क्रियार्थो क्रिया उपपदः यस्य—यस्य लतप्रत्ययस्य विधौ क्रियार्थो क्रिया इत्येतदुपपदत्वेन निर्दिंशते—स क्रियार्थोपपदः। स च विधिः "तु सुन्तुलो क्रियार्थो क्रियार्थायाम्" इति। तेन 'तु सुन्' 'खुल्' च इह लक्ष्यते। अप्रयुक्तायास्तु सञ्चनायाः एव लक्ष्याया वा क्रियार्थो कर्मचिच्च चतुर्थी स्यादिति च स्वार्थो जायते। उदाहरणस्य यथा 'फलानि चेतु' याति इत्यथे फलेभ्यो यातीति, तथा 'सतः पालकोऽवतरति' इत्यथे सदभगोऽवतरतोत्पत्तिः। इयनु कारकचतुर्थी हितोयापवादः॥ 'शुस्तिहाय स्वयम्भवे' इत्येततोः क्रियार्थोगात् कारकत्वम्। 'नमःस्तुतिः' (५८—३१८६) इति चतुर्थी तु न 'उपपदविभक्तोः कारकविभक्तिर्खोयसौ' इति वचनात्। पूर्वे। तु मर्थाच्च भाववचनात्॥ ३१८५॥

दी—। "भाववचनाश्च" (३१८०—३१८१) इति सूत्रेण यो विहितः तदन्ताचतुर्थी स्यात्। यागाय याति, यष्टुं यातीत्यथः।

words ending in affixes enjoined by the rule 'भाववचनाश' take चरुणी । Thus यागाय याति, the meaning being यज्ञं याति—Goes to perform a sacrifice.

नित—। 'तुम' इति तुमन्प्रत्ययस्य अर्थो लक्ष्यते । तुम् तुमर्थः अर्थो यस्य तत्त्वात् । ननु कियार्था कियर्थायां तमन् विहितः । तत् वहवो हि तमर्थः 'प्रत्ययः', किं ते सर्वे एषिह गृह्णन्ते ? न, इति विशेषयति 'भाववचनात् तुमर्थात्' इति । "भाववचनात्" इति ये विहितात् एव, न च 'अण कर्मणि च' (३१८—३३१२) इति विहिता अपि ॥ तुमर्थै विहिता भावप्रत्ययः प्रकृतौ युक्ता अपि तुमर्थै न गमयन्ति यावत् अनेन सूतेण चतुर्थीं न युक्ता । तत् 'यागाव याति' इत्यादयो यद्या सूक्ष्यात्योदाहरणं, तथा 'भाववचनात्' इत्यसापि ॥

५८३ । नमःस्वस्तिस्वाहास्वधाल॑ वषट्योगाच्च ॥ २३।१६ ।

दी—। एभियोगे चतुर्थी स्यात् । हरये नमः (क)।  
उपपदविभक्तेः कारकविभक्तिवलीयसी—नमस्करोति देवान्  
(ख)। प्रजाभ्यः स्वस्ति । अग्नये स्वाहा । पितृभ्यः स्वधा ।  
अलभिति पर्याप्त्यर्थग्रहणम् । तेन दैत्यभ्यो हरिरिलं प्रभुः  
समर्थं शक्त इत्यादि । प्रभवादियोगे षष्ठी अपि साधुः “तस्मै  
प्रभवति—” (१७६५—५१११०१) ‘स एषां ग्रामणीः’ (१८१८—  
५१२१३८) इति निदेशात् । तेन “प्रभुर्भूषुर्भूवनत्रयस्य” इति  
सिद्धम् (ग)। वषडिन्द्राय ।

‘चतुर्थी’ is the विभक्ति in connection with नमस् &c. Thus हरये नमः &c. But in नमस्कारोति देवान् we do not get देवेभ्यः because the presence of करोति makes देव the कर्म, and a कारकविभक्ति always over-rules an उपपदविभक्ति. अलम् stands for anything that means पर्याप्ति. Thus देव्येभ्यो &c. Both षष्ठी and चतुर्थी are correct here. This is indicated by ‘तथै प्रभवति—’ where तथै takes ‘चतुर्थी’ in

connection with प्रभवति । Again षष्ठी is also allowable in connection with प्रभु &c, as appears from the statement “स एषाम्—” where यामणी in the sense of प्रभु gives षष्ठी to एषाम् । This defends the षष्ठी in मुचनवयस्य in “प्रभुर्भूषुः—”

मित—। (क) इति नमः इति इरिसुभक्तिनौ प्रणतिः इत्यर्थः । तेन इरेन्मः इति षष्ठां प्राप्नार्थां चतुर्थीं विधीयते । एव सुक्षमवापि ॥ (ख) वलोवसोति युगपत् प्राप्नी कारकविभक्तिरेव प्रवर्तते उपपदविभक्तिर्वर्तते इत्यर्थः । तथा च नमस्कारोति व्यापारविशेषेण गुरुजनं व्याप्रोतीत्यर्थः । तेन नमस्कारोति देवान् इत्यत्र कर्मले इतीया कारकविभक्तिः प्राप्ना पच्चे नमस्त्रियोगादुपपदविभक्तियतुदौ च । कारकविभक्तिरेव भवति ॥ (म) अलमिति अर्थयहम्, अन्यथा कथं “तस्मै प्रभवति—” इति सूते चतुर्थीं? “स एषां यामणीः” इति सूते षष्ठीदर्शनात् षष्ठी भवति । अतः “प्रभुर्भूषुः—” इति षष्ठी सिद्धा ।

दी—। चकारः पुनर्विधानार्थाः । तेन आशीर्विवक्षायां परामपि “चतुर्थी चाशिपि—” (६३१—२०।।७४) इति षष्ठी वादित्वा चतुर्थी एव भवति—खस्ति गोभ्यो भूयात् ।

This च in the rule is to enjoin a second time what seems modified by a subsequent rule, so far as खस्ति is concerned. Thus when an expression of hope is implied, the rule “चतुर्थीं च—” (६३१—२०।।७२) guides षष्ठी as an alternative; but the च here bars this alternative. Thus खस्ति गोभ्यो भयात्—May good be to our cattle—and not खस्ति गवां भूयात् also.

मित—। पुनर्विधानेन एव शब्दार्थीं लभते । तेन एतेयोगे चतुर्थीं एव भवति नान्या विभक्तिः । तत् आशीर्वदेऽपि चतुर्थीं एव भविष्यति न च पाचिको षष्ठी । ५८४। मन्यकर्मण्यनादरे विभाषाऽप्राणिषु ॥२०।।१७॥

दी—। प्राणिवज्जे मन्यते: कर्मणि चतुर्थीं वा स्यात् तिरस्कारे । न त्वां तृणं मन्ये तृणाय वा । शयना निर्देशात् तानादिक्योगे न । न त्वां तृणं मन्ये ।

चतुर्थी<sup>१</sup> is optionally attached to the कर्म of मन् of the दिवादि class when the कर्म is inanimate and implies contempt. Thus न त्वां &c.—I do not rate you even as a straw. The root being mentioned with श्वन् attached, मन् of the तनादि class does not give चतुर्थी<sup>१</sup>. Thus न त्वां &c.

मित—। 'मन्य' इति दैवादिकस्य श्वन्युक्तस्य अनुकरणम् । मन्यस्य कर्म मन्य-कर्म, तस्मिन् । आदरविरोधी अनादरः तिरस्कारः । विरोधाधी<sup>२</sup> नव् । तिरस्कारस्तु न शब्दयोगी एव गच्छते । तदमावे "त्वां दृशाय मन्ये" इति तत्त्वकष्टनमपि स्यात् ॥ अनादरे इति मन्यकर्मविशेषणम् । अनादरद्योतकं यत मन्यकर्म तद्व चतुर्थी<sup>१</sup> इत्यर्थः इति नागीशः । अनादरस्य 'दृशाय इत्यनेनैव गच्छते, तेन त्वामित्यस्य कमल्वेऽपि तद्व न चतुर्थी<sup>१</sup> ।

दी—। "अप्राणिष्वित्यपनीय नौकाकान्नशुकश्वगालवजे"-  
ष्विति वाच्यम्" ( वाच्तिक ) । तेन न त्वां नावं मन्ये इत्यत्र अप्राणित्वेऽपि चतुर्थी न, 'न त्वां शुने मन्ये इत्यत्र प्राणित्वेऽपि अवत्वेव ।

From the rule remove the word अप्राणिषु and put in नौकाकान्नशुकश्वगालवजे—  
षु—except when the कर्म is नौ, काक, अन्न, शुक, श्वगाल । Thus न त्वां नावं मन्ये will not have चतुर्थी<sup>१</sup> though नौ is अप्राणिन्, and न त्वां शुने मन्ये has चतुर्थी<sup>१</sup> though श्वन् is प्राणिन् ।

मित—। सूक्ते अप्राणिषु इति मास्तु भवतु च "नौकाकान्न—" इत्यादि । फलं तु नावामिति दितीया एव न चतुर्थी<sup>१</sup> नौशब्दस्य वर्जितत्वात्, शुने इति पाच्चिकौं चतुर्थां वर्जितेषु अनशब्दस्य अयह्यात् ।

५८५ । गत्यर्थकर्मणि द्वितीयाचतुर्थ्यै चेष्टायामनध्वनिः ॥ २३।१२ ॥

दी—। अध्वभिन्ने गत्यर्थानां कर्मणि एते स्तः, चेष्टायाम् । ग्रामं प्रामाय वा गच्छति । चेष्टायां किम् ? मनसा हरिं

अज्ञति । अनध्वनि किम् ? पन्थानं गच्छति । गन्त्राधिष्ठिते अध्वन्येवायं निषेधः । यदा तु उत्पथात् पन्था एव आक्रमितु-मिष्यते तदा चतुर्थी भवत्येव । उत्पथेन पथे गच्छति ।

These two द्वितीया and चतुर्थी, are attached to the कर्म of roots meaning 'to move' when a bodily effort is actually being made, but not if the कर्म is a road. Thus गृन् &c. Why say देषादाम् ? Witness सनसा &c.—mentally reaches Hari. Why say अनध्वनि ? Witness पन्थानं &c. This prohibition applies only to a road actually taken by the traveller. The road will certainly take the चतुर्थी when one is moving for it from a wrong track. Thus उत्पथेन &c.

मित— । अध्वशब्दः अर्थपरः, तेन मागेवत्म प्रभृतिष्यपि निषेधः । चेष्टा शारीरी न तु मानसो । अधिष्ठितः आक्रान्तः । 'उत्पथात् उत्पथ' परित्यज्य इति ख्यात्क्रीदे पञ्चमी । उत्पथेन पदे गच्छतीति यैनेव उन्माग्न मागोत्तच्युतः तैनेव मागं मारीदु चतुर्थीत्यर्थः । उत्पथेनेति करणे दृतीया । नागेशस्तु उत्पथेन गतु मग्नः इति पूर्विला व्याचटी ॥ ननु कर्मणि विहितैष द्वितीया तत् किमिह पुनर्दितीया विद्युयते ॒ द्वितीयेति अनुच्छाने परलादेनेत चतुर्थी एव प्राप्तोति द्वितीयाया अपवादः । चतुर्थी वा इत्यक्ते "पञ्चमपादः परिभिः" (पृष्ठ—१४॥१०) इत्यतः अनुष्ठाना पञ्चमी इहापि सम्बद्धेत चतुर्थी च सह विकल्पेणृत । अतः सुठुकूले द्वितीयाचतुर्थी' इति ॥

—०—

### सुबर्थ प्रकरणे—पञ्चमी

५७६ । भ्रुवमपादेऽपादनम् ॥ १४॥२४ ॥

दी— । अपायो विश्लेषः । तस्मिन् साध्ये भ्रुवम् अवधि-भृतं कारकमपादानं ह्यात् ।

अपाय is separation. when this has to be effected, the Karaka Which is relatively fixed is called अपादान ।

मित—। अबधिः सौमा प्रान्तः। यत आरभ्य विश्वेषो निरूप्यते तत्, चलं वा  
वा अचलं वा प्रूपनिवीह कथ्यते।

५८७ । अपादाने पञ्चमी ॥ २३।२८ ॥

दी—। आमादायाति । धावतोऽश्वात् पतति । कारकं  
किम् ? वृक्षस्य पर्णं पतति ।

An अपादान takes the पञ्चमी case-ending. Thus गृहात् &c. In  
धावतः &c, though the horse too is in motion, it is, with reference  
to the rider falling from it, relatively fixed. Why say  
कारकम् ? witness हृक्षस्य &c.—A leaf of the tree falls—in answer  
to the question “What is it falling ?” If the question be  
“whence does the leaf fall ?” the answer is of course हृक्षात् पर्णं  
पतति making हृक्ष a कारक, viz. अपादान ।

मित—। धावद्वयि पततः सादिनः अपायं प्रति अन्तः अबधिरित्यपादानम् ।  
'हृक्षस्य' इति अवयवावविभावमावस्तुत्यते, अतो न हृक्षः कारकम् ।

दी—। “अगुणसाविरामप्रमादार्थानामुपसंख्यानम्”

( वार्तिक ) । पापाज्जुप् सते विरमति । धर्मात् प्रमाद्यति ।

The object of abhorrence, cessation and lapse is अपादान ।  
Thus पापात् &c.

मित—। जुगुप्सादौनां विषयः अपादानं सादिति वक्तव्यम् ।

५८८ । भीत्रार्थानां भयहेतुः ॥ १४।२५ ॥

दी—। भयार्थानां त्राणार्थानां च प्रयोगे भयहेतुरपादानं  
स्यात् । चोरादविभेति । चोरात् त्रायते । भयहेतुः किम् ?  
अस्त्रण्ये विभेति त्रायते वा ।

The cause of fright is अपादान in connection with verbs.

meaning 'to fear' or to save'. Thus चौरात् &c, why say भवेष्टुः ? witness भरणी &c., the cause of fright being not भरणा but the beasts of prey in it.

मित—। भयं भीः, वाणं वा। उभयव भावे किम्। इतुद्वयाद्या अपवादः।

५८६। पराजेरसोङ्गः ॥१४२२३॥

दी—। पराजे: प्रयोगे असहा: अर्थः अपादानं स्यात्। अध्ययनात् पराजयते, ग्लायतीत्यथः। असोङ्गः किम् ? शत्रून् पराजयते, अभिभवतीत्यर्थः।

In connection with the root जि preceded by परा, that which is intolerable is अपादानः। Thus अध्ययनात् &c—the sense being 'sick of study', why say असोङ्गः ? witness शत्रून् &c., the sense being 'everpowers enemies'.

मित—। ग्लानिय अभिभवनस्य पराजेरथः। आदे अकर्मको धन्तः, सूक्ष्मा अविषयः। तदाहु ग्लायतीत्यर्थः। ननु निधातुरभिभवे एव पदितः। सत्यम्, अभिभवन्तु न्यूनीभवन्तु न्यूनीकरणस्य इति विद्या व्याख्यातः। अत न्यूनीभवनमिति ग्लानिमात्॥

५९०। वारणार्थानामीप्सितः ॥१४२३॥

दी—। प्रवृत्तिविधातो वारणाम्। वारणार्थानां धातुनां प्रयोगे ईप्सितोऽथः अपादानं स्यात्। यवेभ्यो गां वारयति। ईप्सितः किम् ? यवेभ्यो गां वारयति क्षेत्रे।

वारणा is check of inclination. In connection with roots implying check of inclination, the wished for is अपादानः। Thus यवेभ्यो etc., wished-for being वारः ! why ईप्सितः ? witness

यदेभ्यो etc. where चेत् is not the wished-for and has अधिकरणे सप्तमी। 'wished for' means what the agent of check wishes.

नित—। 'ईप्सितः' इति कार्तुरीप्सितः। 'यदेभ्यः' इत्यत यवा ईप्सिताः, नो चेत् कथं तेभ्यो वारयति ? गौ॒श ईप्सिता अन्यथा कथं तासेव वारयति ? वारयक्रिया तु प्राधान्ये न सौरेव व्याप्ता । तदिह कर्त्तरीप्सिता यवाः, ईप्सिततमा तु गौः तेन यवा अपादानं, गौः कर्म । एवमग्ने मानवकं वारयतीत्यादिष्टपि ॥ 'ईप्सितः' इति कर्मस्य ईप्सित इति व्याख्याने तु "अग्ने मानवकं वारयति" "कूपादन्धं वारयति" इति भावो-तासुदाहरणहयं न सिद्धति ॥

५६१ । अन्तद्वौ येनादर्शनमिच्छति ॥१४२८॥

दी—। व्यवधाने सति यत्कर्त्तुं कस्य आत्मनो दर्शनस्य अभाव-मिच्छति तदपादानं स्यात् । मातुनिलीयते कृष्णः । अन्तद्वौ किम् ? चौरान् न दिव्यस्ते (क) । इच्छतिग्रहणं किम् ? अदर्शनेच्छायां सत्यां सत्यपि दर्शने यथा स्यात् । देवदत्तमात् यज्ञदत्तो निलीयते ।

when one is in hiding, the person intended to avoid is अपादान । Thus मातुः etc. why say अन्तद्वौ—if screened ? witness चौरान् etc.—does not like to meet thieves. The person does not actually go a-hiding, though the desire to avoid thieves exists, hence चौरान् and not चौरेभ्यः । why add इच्छति ? This is to have the अपादानसज्जा though discovery follows in spite of the wish to avoid. Thus देवदत्तमात् etc.

नित—। 'अन्तद्वौः' नेवयोरगीचरे स्थितिः । यदा अन्तद्वौस्तिरस्करणौ, करणे किः । व्यवधानमित्यत्रः ॥ तत्त्विनिति भावे सप्तमी । 'येन' इति कर्त्तरी द्रवतीया । यत्कर्त्तुं कस्य अदर्शनम् ? आवानः अदर्शनम्, आत्मकर्मकम्, अन्तद्वौतपुरुषकर्मकमदर्शनमिति यावत् । सूते येन इति कर्त्तरी द्रवतीया । पष्ठौ तु

न, आत्मन इति कर्मणि गम्यमानत्वात् “दमधप्राप्तो कर्मणो” (६२४-२१३६) इति निवेदमात् । वाचिककारस्तु कर्त्तव्यं पि पाचिको पठीमगुमन्त्वै सत्यं परं न इ वाचिककारस्य दर्शनेन सूतकारस्य प्रहतिः ॥ (क) चौरान् द्रहुं नेत्रति । कुतः? चौरकर्त्तुं कपादानः अदर्शनमिच्छतीत्यतः । तत् सूदोपाचमन्त्वै सर्वसक्ति, अन्तर्विष्टु नाक्षि । तेन नापादानम् ॥

५८२ । आख्यातोपयोगे ॥१४१२६॥

दी— । नियमपूर्वकविदास्त्रीकारे वक्ता प्राक्संज्ञः स्यात् । उपाध्यायादधीते । उपयोगे किम्? नटस्य गाथा शृणुते ।

When instruction is received after due initiation (उपयोगे) the instructor is अपादान । Thus उपाध्यायात् etc. Why say (उपयोगे) witness नटस्य etc.—Listens to the chanting of the actor.

मिति— । ‘नियमो’ ब्रह्मचर्यादिः ब्रह्मचर्यादिकमवलम्ब्य विद्यायहप्रसुपयोगः । ‘आख्याता’ वक्ता उपदेष्टा इत्यर्थः । गाधाश्रवणं निष्ठमं नामेचते, तत् नटस्य अपादानता नाक्षि । उच्चारिताः शब्दाः नटसुखान्त्रिः सरक्षि इति बुद्धिकरता अपि अपादानता नेह विवल्यते । तत् नटस्यति शेषलच्या षष्ठो ॥ ननु अविवक्षिता चेदपादानता “अक-  
वितस्य” (५३६—१४१४२) इति कर्मता प्राप्नोति । मैंवं, तद्व परिगच्छन् क्षतं, शशो-  
तिश्च न गृहोतः । तदस्तेषु शेषलम् । इह ‘नटस्य शृणोति’ इत्येवान्वयः ‘नटस्य  
गाधाम्’ इति सति तु कारकत्वमेव न स्यात् ॥

५८३ । जनिकत्तुः प्रकृतिः ॥१४१३०॥

दी— । जायमानस्य हेतुरपादानं स्यात् । ब्रह्मणः प्रजाः  
प्रजायन्ते ।

The material cause of that which is born is अपादान । Thus ब्रह्मणः etc.

मिति— । जनिजन्मः । भावे इच्छ । जनैः कर्त्ता जनिकत्ता जायमानः पदार्थः ।  
अकृतिरपादानकारकं हेतुशब्दे नेह कवितम् ।

५८४ । भुवः प्रभवः ॥१॥४॥३॥

दी—। भवन् भुः । भूकर्तुः प्रभवस्तथा । हिमवतो गङ्गः प्रभवति, तत्र प्रकाशते इत्यर्थः ।

भु means 'becoming', 'appearing' etc. Of something that discloses itself, the place of first appearance is अपादान । Thus हिमवतः etc. ; the meaning is there it first appears.

मित— ! कर्तुः इति पूर्वस्त्रादत्तुवर्त्तते । भवन् भुः आविर्भावः । भुवः कर्त्ता भूकर्त्ता आविर्भूतः पदार्थः । तस्य प्रभवः प्रथमप्रकाशस्यानम् अपादान स्यात् ॥ तथाच ज्ञानेन्द्रः “अभूतप्रादुर्भावो जनिः, सिद्धस्य प्रथमसुपलक्षः प्रभवः इति अर्थ भवेद् ।”

दी—। “ल्यवृलोपे कमण्यविकरणे च” (वाचिक) । प्रासादात् प्रेक्षते । आसनात् प्रेक्षते । प्रासादमारुद्ध आसने. उपविश्य प्रेक्षते इत्यर्थः । श्वशुराज्जिह्वेति श्वशुरं वीक्ष्य इत्यर्थः ।

when a word ending in ल्यप् is suppressed, its कर्म and अविकरण take the पञ्चमी affixes. Thus प्रासादात् etc., the meaning being प्रासादसारुद्ध etc. Similarly श्वशुरात् etc., means श्वशुरं वीक्ष्य etc.

मित—। ल्यवत्तश्चन्दस्य लोपे सति तस्य कर्मणि अविकरणे च पञ्चमी स्यात् । पञ्चमी विवैयते न तु अपादानसंज्ञा । कर्मलभविकरणवच्च अव्याहृतमेव ।

दी—। गम्यमानापि क्रिया कारकविभक्तीनां निमित्तम् । कस्मात् त्वम् ? नद्याः ।

Even a verb understood enjoins case-affixes. Thus कस्मात् etc.—whence are you ? From the stream.

मित—। कस्मादित्यत आगतः इति क्रिया गम्यते । तेन अपाययोगे अपादानता पञ्चमी च ।

दी—। “यतश्चाध्वकालनिर्माणं तत्र पञ्चमी, तद्युक्तादध्वनः प्रथमासप्तम्यौ, कालात् सप्तमी च वक्तव्या” (वाचिक) । वनात् ग्रामी योजनं योजने वा । कान्तिक्याः आग्रहायणी मासे ।

Thus starting point in the measurement of the length of time and space takes पञ्चमी, the space measured takes प्रथमा and सप्तमी and the time takes सप्तमी । Thus बनात् etc.

मिति—। नियितम् इयत्तथा निरूपितं मानं 'निर्माणम्' । 'यतः' यम् अवधिं कला 'अध्यनः कालस्य निर्माण' परिच्छेदः कियते 'तत् पञ्चमी' स्यात् । 'तेन' निर्माणेन 'युक्तात्' तथा परिच्छिद्वादित्यर्थः 'अध्यनः प्रथमासप्तम्यौ' स्तः 'कालात् त्तमासी स्यात् । इरद्वत्तस्तु 'तेन' पञ्चम्यत्तेन 'युक्तात्' इति व्याख्यत् । क्वचिकायुक्ता पौर्णमासी कालिं की । "नन्दवेष्य युक्तः कालः" (१२वैष्ण—प्रा.२३) इत्यर्थः । अग्ने इयमनमस्ता अग्नहायणा । सैव आगहायणो प्रज्ञायणः ॥ बुद्धिलतनपावमपेत्य तु इयमपादान-पञ्चमी ॥ अतः परमुपपदविभक्तिनिरूप्यते ।

५६५ । अन्यारादितरत्ते दिक्षशब्दाच्चूत्तरपदाजाहियुक्ते ॥ २३।२८॥

दी—। एतैर्योर्गेषपञ्चमी स्यात् । 'अन्य' इत्यर्थमहणम् 'इतर-महणं प्रपञ्चाथंम् । अन्यो भिन्न इतरो वा कृप्त्यात् । आराद्वनात् । क्रृते कृप्त्यात् । पूर्वो ग्रामात् । दिशि हृष्टः शब्दो दिक्षशब्दः । तेन सम्प्रति देशकालवृत्तिना योगेऽपि भवति—चैत्रात् पूर्वः फालगुनः । अवयववाचियोगे तु न, "तस्य परमान्त्रेद्वितम्" (८३—दा.१२) इति निर्देशात् । पूर्वं कायस्य । आचूत्तरपदस्य तु दिक्षशब्दत्वेऽपि "षष्ठ्यतस्थं—" (६०६—२३।२०) इति पष्ठीं वाधितुं पृथग-ग्रहणम् । प्राक् प्रत्यक् वा ग्रामात् । आचू—दक्षिणा ग्रामात् । आहि—दक्षिणाहि ग्रामात् ।

पञ्चमी is the विमिक्ति in connection with अन्य, आरात्, इतर, कृते, दिक्षशब्द, compounds ending with some derivative of the root अच् to-go, words with आच् or आहि affixed. अन्य means अन्याथ, and इतर, though अन्याथ, is included as a specific instance only.

Thus अन्य &c. आराद्वन्त्—near or away from the woods. ज्ञाते &c. Except Krishna, पूर्वी etc.—to the east of the village. दिक्-शब्द is not necessarily a word indicating a direction, but one that is seen designating a direction. Hence all instances where such words are used for time and place are also included. Thus चैवात् etc—Phalguna precedes Chaitra. The rule “तस्य परम्—” (83) however indicates that when a दिक्-शब्द is applied to a portion of a whole it does not direct the पञ्चमी विभक्ति। Thus पूर्वे कायस्य—the fore part of the body. अन्तुत्तरपद words are also दिक्-शब्द, yet they are separately mentioned here to bar the षष्ठी guided by “पञ्चतस्थ—” (69) Thus प्राक् etc.—to the east or west of the village. दक्षिणा etc,—to the south of the village.

मिव—। षष्ठा अपवादोऽयं योगः। 'प्रपञ्चो' विक्षरः। आरादित्यवादं दूर-समीपयोर्बन्ते ते। दिग्घटः शब्दो दिक्-शब्दः, शाकपार्थिवादि। 'सम्यति' प्रयोगकाले देशे च काले च छन्ति; अभिधानं यस्य तथाविधेन दिक्-शब्देन योगेऽपि पञ्चमी भवति॥ प्राचां दिशि इति प्राचीशब्दादस्तातिः। तस्य “अन्ते लुक् क्” (ज्ञात्म०—पूर्वाऽ०) इति लुक्। ततो “लुक् तद्वितलूकि” (१४०८—११२४०) इति ज्ञोपोऽपि लुक्। तेन ‘प्राक्’ इति रूपम्। दिक्-शब्दे ति रुदाना पूर्वादीनाभिव गण्णणम्॥

दी—। “अपादाने पञ्चमी” (५८७...२३२८) इति सूत्रे ‘कार्त्तिक्याः प्रमृति’ इति भाष्यप्रयोगात् प्रमृत्यर्थयोगे पञ्चमी। भवात् प्रमृति आरभ्य वा सेव्यो इरिः।

In the भाष्य under the rule “अपादाने—” (587) occurs the phrase कार्त्तिक्याः प्रमृति with पञ्चमी in कार्त्तिक्याः। Hence the inference—that words, meaning प्रमृति, direct पञ्चमी। Thus भवात् etc.

मित—। प्रमृति इत्यायसविद्योतकम्। आरम्भं तु अविद्योतकं यहण-योतकं वा अन्ते इतीया। “वीचिमारभ्य मेषपृष्ठपर्यं च भूलोकः”।

दी—। “अपपरिवहिः—”:(६६६—२।१।१२) इति समास-  
विधानात् ज्ञापकात् वहियोगे पञ्चमी । ग्रामाद्वहिः ।

The rule “अपपरि—” (666) directs the compounding of वहिस् with पञ्चमी words. Hence the inference—that पञ्चमी is the विभक्ति in connection with वहिस् ।

मित—। “अपपरिवहिरव्यवः पञ्चमा” इति हि सूतम् । व्यर्थं तत् यदि वहिस्-  
व्यव्योगे पञ्चमी त यात् । तत् समासविधिरेव ज्ञापयति वहिस्सूत्रव्ययोगे पञ्चमी  
भवतीति ॥ नहु ज्ञापयतां पञ्चमी परं पञ्चमीव इति तु न विज्ञाप्यते । समासविधिः  
पञ्चम्याः साधुतां वक्ति न च पुनर्व्यायसिज्ञायाः धरणा असाधुतामयि एतेन “करस्य  
करभी वहिः” इत्यमरोक्तिव्याख्याता ॥

५८६ । अपपरी वर्जने ॥ १।४।८८ ॥

दी । एतौ वर्जने कर्मप्रवचनीयौ स्तः ।

अप and परि are कर्मप्रवचनीय when implying exclusion.

५८७ । आङ् मर्यादावचने ॥ १।४।८९ ॥

दी—। आङ् मर्यादायामुक्तसंज्ञः स्यात् । वचनप्रहणा-  
दुभिविधोवपि ।

आङ् implying exclusion is a कर्मप्रवचनीय । Here वचने in the rule is apparently superfluous, hence it has to be interpreted as including अभिविधि, inclusion, also.

मित—। सर्वादा त्यगस्य अवधिः, यहस्याव धिरभिविधिः ॥ अव मर्यादाया-  
मिवनुज्ञा ‘मर्यादावचने’ इत्याह । गुरुनिटे शस्य प्रयोजनम्—‘मर्यादाया वचनम्’  
चक्रियाविन् तूते क्रियते तमिन् स्थितः यः ‘आङ्’ स कर्मप्रवचनीयः यात्—इत्य-  
व्याख्यायतामिति । आक्षिन् तूते तत् क्रियते ? ‘आङ् मर्यादाभिविधीः’ (६६७—  
२।१।१३) इत्येतमित् । तवाङ्गो मर्यादा च अभिविधिश अर्थः । इत्यापि स एव ॥

५८८ । पञ्चम्यपाङ्गपरिभिः ॥ २०।३।१० ॥

दी—। एतौः कर्मप्रवचनीयैर्योगे पञ्चमी स्यात् । अप हरेः, परि हरेः, संसारः । परित्र वर्जने । लक्षणादौ तु हरिं परि । आ मुक्तेः संसारः । आ सकलात् ब्रह्म ।

पञ्चमी is the विभक्ति in connection with the Karmapravachananiyas अप, परि, and आङ् । Thus अप etc.—wordly attachments exclude Hari, when परि implies लक्षण etc. (552—१.४.९०) there is of course द्वितीया as in हरि परि । with आङ् implying exclusion (मर्यादा) आ मुक्तेः etc.—wordly attachments persist until salvation ; inclusion (अभिविधि) is implied in आ सकलात् etc.—Brahman includes everything.

मित—। इदं द्वितीयापवादः पञ्चमी । अप हरेः, परि हरेः संसार इति हरिं वर्जयित्वा संसारसुखमनुभूयते इत्यर्थः ॥ ‘लक्षणादौ इति ‘लक्षणेत्यभूत—’’ (४५२—३।४।१०) इति लक्ष्यते । आ मुक्तेरिति मर्यादा, आ सकलादित्यभिविधिः ॥

५८९ । प्रतिः प्रतिनिधिप्रतिदानयोः ॥ १।४।३२ ॥

दी—। एतयोररथयोः प्रतिरुक्तसंज्ञः स्यात् ।

प्रति is a कर्मप्रवचनीय when implying deputyship or exchange.

वित—। मुख्यसदृशः प्रतिनिधिः, दत्तस्य लिर्यातनं प्रतिदानम् ।

६०० । प्रतिनिधिप्रतिदाने च यस्मात् ॥ २३।११ ॥

दी—। अत्र कर्मप्रवचनीययोगे पञ्चमी स्यात् । प्रदुग्धनः कृषणात् प्रति । तिलेभ्यः प्रति यच्छति माषान् ।

In connection with a कर्मप्रवचनीय there is पञ्चमी in one whose deputy another is, and in one in exchange for which an offer is made. Thus प्रदुग्धनः etc.—Pradyumna is Krishna's deputy तिलेभ्यः etc.—Pulse is offered in exchange for sesamum.

नित—। यस्यादिति षष्ठ्यर्थे पञ्चमी चौक्ती । - यस्य प्रतिनिधिः यस्य च प्रतिदानं तत्र पञ्चमी स्यात् । सुते षष्ठ्यर्थे पञ्चमीकरणात् यस्य प्रतिनिधिः इत्यर्थे यस्यात् प्रतिनिधिः इत्यपि साधु । एवं यस्यात् प्रतिदानमिति च ।

६०१ । अकर्त्तव्यं गो पञ्चमी ॥ २।३।२४ ॥

दी—। कर्त्तवर्जितं यत् क्रृणं हेतुभूतं ततः पञ्चमी स्यात् । शतात् वद्धः । अकर्त्तरि किम् ? शतेन वन्धितः ।

If a debt is not treated as a कर्त्ता but as a हेतु only, it takes the पञ्चमी विभक्ति । Thus शतात् वहः—Imprisoned for a hundred. Here शत is the amount of debt and is also the हेतु for imprisonment. Hence पञ्चमी barring हेतु छोया । Why अकर्त्तरि ? Witness शतेन &c.—Caused to be imprisoned by a hundred, Here the debt urges the creditor to procure the imprisonment of the debtor ; thus the debt is treated as कर्त्ता by the rule “ततप्रयोजको हेतुच” (२५७५—१.४.५५) and we have छोया in the अग्रकर्त्ता ।

नित—। ‘हेतौ’ इति पूर्वस्वादनवर्तते । अकर्त्तरि कर्त्ते हेतौ पञ्चमी इत्यस्तः । यत् उत्तमधमर्णस्य बक्षने हेतुः तत्र पञ्चमी स्यात् । हेतुहेतोयापवादः । यदा तु तत् जहां वन्धनविधये उत्तमण्ड प्रयोजयति तदा प्रयोजकत्वात् तत् कर्त्तृसंज्ञा लभते “तत्-प्रयोजको हेतुच” ( २५७५—१.४.५५ ) इति । पञ्चमी तत्र न प्रवर्तते, अनुको कर्त्तृत्वस्त्रोयैव । तथाहि—(अचिचि) उत्तमण्डः तं वहवान् । (चिचि) शतं प्रयोजक-कर्त्तृ उत्तमण्डेन प्रयोज्यकर्त्ता सं वन्धितवान् । कर्मणि—शतेन उत्तमण्डेन स वन्धितः ।

६०२ । विभाषा गुणेऽस्त्रियाम् ॥ २।३।२५ ॥

दी—। गुणे हेतौ अस्त्रीलिङ्गे पञ्चमी वा स्यात् । जाङ्घात् जाङ्घेन वा वद्धः । गुणे किम् ? धनेन कुलम् । अस्त्रियां किम् ? तुद्धया सुक्तः ।

When a गुण is a हेतु and is not in the feminine, it optionally takes पञ्चमी । Thus जात्यात् &c. Why say गुणे ? Witness धनेन etc. where धन not being a गुण does not take पञ्चमी । Why अस्त्रियाम् ? Witness बुज्जा etc.—where बुद्धि, though a गुण does not take पञ्चमी because it is feminine.

मित—। हेतौ इत्यनुवत्ते । पञ्चमी वा, पञ्चे लक्षीया ॥ धनसितिद्रव्यं न गुणः । अतस्मृतोयैव न पञ्चमी । बुद्धिरिति गुणः द्रव्यनिष्ठत्वादक्रियात्मा । स्त्रोलाङ्ग पञ्चमी ॥

दी—। 'विभाषा' इति योगविभागात् अगुणे स्त्रियावृच्छकचित् । धूमादभिमान् । नास्ति घटोऽनुपलब्धेः ॥

Here if it be supposed that विभाषा may be separated from its connection with the remainder of the rule and may constitute a rule by itself, then with the अनुहृति of हेतौ and of पञ्चमी this gives हेतौ पञ्चमी विभाषा—पञ्चमी is optionally attached to a हेतु । Occasional usages like धूमात् etc, where धूम though not a गुण takes पञ्चमी, and नास्ति etc.—where अनुपलब्धि, though in the feminine takes पञ्चमी, may then be defended.

मित—। योगस्य विभागः विच्छृदः योगविभागः ; 'विभाषा' इति 'गुणः स्त्रियाम्' इत्यनेन सह युक्तं दृश्यते । यद्यद्यं योगश्चिद्यते तदा विभाषा इत्येवकं सूक्तं जायते, 'गुणः स्त्रियाम्' इत्यन्यत् । उभयत्र 'हेतौ' इति 'पञ्चमी' इति च अनुहृत्वम् । आद्यात् 'हेतौ पञ्चमी पिभाषा इत्यर्थे लभ्यते । तेन धूमात्' इत्यगुणे उपलब्धेः' इति स्त्रियाम् पञ्चमी समर्थिता भवति । एष तु भावे योगविभागो न दृश्यते तत् अभियुक्तप्रयोगसमर्थमार्थमेव कर्तव्यो न तु सर्ववानुसर्वव्याप्तः ॥

६०३ । पृथग्विनानानाभिस्तृतीयान्यतरस्याम् ॥ २१६३२ ॥

दी—। एभियोगे तृतीया सप्तात् पञ्चमीहितीये च ।

अन्यतरस्यांग्रहणं समृच्छार्थम् । पञ्चमीद्वितीये चानुवर्त्ते । पृथक् रामेण रामात् रामं वा । एवं विना नाना ।

In connection with पृथक् etc. द्वितीया, द्वौया and पञ्चमी are attached. अन्यतरस्याम् is added to include what follows from preceding rules, and पञ्चमी and द्वितीया are following. Thus पृथक् etc. Similarly from विना and नाना ।

मित—। भाष्ये द्वितीयाससुचयो न हश्चते । युक्त्ये तत् । “वष्ट्रात्मर्थ—” (६०८—२४३०) इति “एनपा—” (६१०—२४३१) इति च प्रासङ्गिकमेव अतिप्रसङ्गवारणाय लूटे न प्रधानम् । तेन वष्ट्राः द्वितीयाया वा अनुहासिनोक्ति । द्वितीयाये “ततोऽन्यबापि हश्चते” (५४४, वा) इनि समाश्चिद्यते । छत्तिकारस्त् तदर्थे पृथक्विनानामामिः इति योगं विभजते । पूर्वसूत्रात् ‘द्वितीया’ इत्यनुवर्त्तयति च ॥

६०४ । करणे च स्तोक्रात्पक्षुन्नक्ति पयस्यासस्त्रवच्च नस्य ॥

२४३३ ॥

दी—। एम्यः अद्रव्यवचनेभ्यः करणे तृतीयापञ्चम्यौ स्तः । स्तोकेन स्तोकाद्वा मुक्तः । द्रव्ये तु—स्तोकेन विपेण हतः ।

स्तोक, अस्य, कृच्छ and कतिपय take द्वितीया and पञ्चमी where they are used as करण and do not refer to concrete substances. Thus स्तोकेन etc.—escaped easily, or narrowly. If the reference is to a substance, then स्तोकेन etc. killed with a very small amount of poison, where तृतीया alone is available as the proper करणविभक्ति ।

मित—। ‘कतिपयस्य’ इति पञ्चम्यैषष्ठी, तदाह ‘एम्यः’ इति । यदा तु अर्मात्मकरणात्मेन विवक्षितं न द्रव्यम्, तदा स्तोकादीनामसुखवचनता, तदाह “अद्रव्यवचनेभ्यः” । स्तोकेन मुक्त इति स्तोकत्वगुणमात्रं विवक्षितम्, न स्तोकत्वत् द्रव्यं किञ्चित् यथा स्तोकेन विवेष इत्यव ।

६०५ । दूरान्तिकार्थैस्यो द्वितीया च ॥ २३।३५ ॥

दी—। एस्यो द्वितीया स्यात् । चात् पञ्चमीतृतीये च । प्रतिपदिकार्थमात्रे विधिरयम् । प्रामसर दूरं-दूरात्-द्रेण वा, अन्तिकम्-अन्तिकात्-अन्तिकेन वा । असत्त्ववचनसर इत्यनु-वृत्तने ह—दूरः पन्थाः ।

words meaning 'far' and 'near' take द्वितीया । The च in the rule attaches पञ्चमी and तृतीया also. These are to indicate the sense of the प्रतिपदिक only, Thus प्रामसर etc. The word असत्त्व-वचनसर attaches itself to this rule also ; hence दूरः पन्थाः without द्वितीया etc. because, दूर refers to the concrete object पश्चिम ।

मित—। इह उदाहृतविषये द्वितीयादिभिः प्रातिपदिकार्थमावसुच्चते इत्याशयः । तेनाव प्रधमाया अपवादः । सर्वत्र प्रातिपदिकार्थं मात्रं एव एता विभक्तय इति त् न । "दूरादावधान्यूक्तम्" इति भावे उदाहृतम् । तेन अधिकरणोऽपि भवन्ति । आव-सधात दूरे सूक्तं व्यजेदिति तस्यार्थः । दूरः पन्थाः इति दूरवधमें द्रव्ये वर्तते तेन न द्वितीयादयः ॥

### सुवर्णप्रकरणे—पष्ठी

६०६ । पष्ठी शेषे ॥ २३।३५० ॥

दी—। कारकप्रातिपदिकार्थव्यतिरिक्तः स्वस्वामिभावादि-सम्बन्धः शेषः । तत्र पष्ठी स्यात् । राज्ञः पुरुषः ।

शेषः is 'Other than what is said', 'what remains to discuss' etc. The Karakas and the sense of a Pratipadika have been discussed. Hence such relations as that of the possessor and

the possessed yet remain to speak of. These relations will be expressed by the षष्ठी चिभक्ति । Thus राज्ञः &c.

मित—। 'मीथि' अवशिष्टे, उक्तादन्तेषु सम्बन्धेषु वाच्येषु सत्सु इत्यर्थः, षष्ठी चिभक्तिः स्यात् । वाकेषु प्रातिपदिके नाम स्वाय वा अर्थात्तरयैर्गी वा प्रयुक्तिः । स्वायै चेत्, प्रातिपदिकार्थमावे प्रथमा इत्युक्तं प्राक्, अर्थात्तरयोगस्त्र वातुः । इतिरिण मवेत् । प्रातिपदिकेम वा । धात्वर्थ्योगे कर्मादिषु किञ्चीयादयोऽपि उक्ता एव । प्रातिपदिकार्थयोगस्तु अतुक्तः शिष्यते । तत् प्रातिपदिकाध्योर्धेः सम्बन्धः स्वामिभावादिः स शेषः । तस्मिन् द्योर्धे षष्ठो स्यात् । राज्ञः पुरुषः इत्यत्र राजा स्वामी पुरुषः स्वम्, स एव सम्बन्धः 'राज्ञः' इति यत्त्वा उक्तः ॥ 'अद्य कथ' तदैव राजन्यव्यादेव षष्ठी न पुरुषव्यव्यात् न वीभाभ्याम् । उच्यते—'पुरुषः' इति प्रलिङ्गस्वामिभिर्यते, राजस्वामिकः पुरुषः 'अमालस्वामिकः' पुरुषः, नगरपालस्वामिकः पुरुषः इति । अपि च एक एव पुरुषः चः नगरपालस्वामिकः कर्मकरः 'अद्य अमालस्य, चः पुरुषः रोज्ञः स्यात् । तत् भेद एव स्वामिकतो न पुरुषतः । हस्यते च, तदैव हिरण्यमविकारि कदाचित् देवदत्तस्य कालान्तरे च विष्णुभिवस्त्रा भूत्वा स्वामिभेदात् मिद्वत्वेन व्यपदिष्यते । बेन हि स्त्र विशेष्य प्रधानम् खामो विशेषणप्रधानभिवेव युक्तम् । किञ्च न हि विशेष्य स्वयमाभ्यनः प्रक्षारं वक्ति 'अहमोहशः' अहं ताहश इति । तत् विशेषस्याधे विशेषयेन क्रियते । तदैव तस्य विशेषणता यदसौ विशेष्य' विशेषतोति । लोकोऽपि न हि प्रधानं स्वयमांशेवयति 'असुकोऽहमागत इति, प्रधानान्वितेन च तत् क्रियते । एतमिहापि स्वस्यामिभावी विशेषणेन राजा आस्यात्यसे न विशेषेण पुरुषेण । पुरुषे तु प्रातिपदिकार्थमावे प्रथमा, यद्य उक्तार्थसम्बन्धोऽवभासते वाक्यार्थः किञ्च चः ॥

दी—। कर्मादीनामपि सम्बन्धमात्रविवक्ष्या षष्ठी एव । सत्तां गतम् । सर्विषो ज्ञानीते । मातुः स्मरति । पुरुषोदकस्योपसकृत्वे । भजे शम्मोऽचरणयोः । फलानां तृप्तः ।

Even when कर्म &c. are thought of as merely related to the क्रिया, and not as having the specific relation that give them

their कर्मत् etc. they are treated as शैव and take षष्ठी ! Thus सता—the way of the good ; सार्पिषः etc.—induced by Ghi. शातुः etc.—thinks of his mother, एषो etc.—fuel heats water. भजे etc.—I worship the feet of Sambhu, फलानाम् etc.—had enough of fruits.

मित—। इह सम्बन्धः त्रियायोगः । यदा कर्मादीनां क्रियया योग्यमात्रं विवस्यात्, योगस्य प्रकारः ईश्वितवस्थयेन अन्यथा वा नाभिधीयते, तदा ते कर्मादिसज्जां हितोयादिविषयं नैव तु कर्मन्ते । कारकलं सु तिथो नापयति । न हि वक्तुविशेषविवक्षया नाल्लस्य नौकालं हीयते । त इमे कारकशेषाः ॥ सता गतमिष्यत्वं सन्तो गच्छन्तोति प्रतीतिः कर्तुं शैषः ॥ संपिष्ठो जानोते इति संपिष्ठा करणेन प्रवर्तते इत्यत्यः—करणशेषः ॥ शातुः अरति इति कर्मशेषः ॥ एव इत्यहन्तः पुंचि । यदा सान्तः होषि । दक्षम् इति उदकार्थः । उपस्थिरण्यं गुणान्तराधानम् उष्णतासमर्पणम्—कर्मशेषः ॥ भजे इत्यत्वं चरणयोः पूजीपहारप्रदानं प्रतीतिः—सम्प्रदानशेषः । यदा चरणो भजे इति कर्मशेषः ॥ फलानां दृष्टि इति फले कृपिः प्रतीयते—करणशेषः ॥ “अकवित्वा” (८—१४१५१) इति तु नेह प्रवर्तते । तब हि परिगच्छनं छत, न चेते धातवः परिगच्छिताः । तेन “नटस्य गाथा शृणोति इतिवत् इह कारकत्वेऽपि शैषत्वं भवति ॥

१०७ । षष्ठी हेतुप्रयोगे ॥ २।३।२६ ॥

दी—। हेतुशब्दप्रयोगे हेतौ द्योत्ये षष्ठी स्यात् । अन्न हतोर्वसति ।

The इतु takes षष्ठी when the word षष्ठु is actually used and the relation of cause and effect is implied. Thns अन्नस्य etc. where अन्न the इतु takes षष्ठी instead of द्योत्या ।

मित—। हेतौ इत्यनुवर्तते । वाक्ये हेतुशब्दस्य चेतप्रयोगः हेतुवाचके शब्दे यद्युक्ते स्यात् । वृत्तोयापवाहः । सा च षष्ठी हेतौ द्योत्ये हेतुहेतुमहावे गम्ये एव भवति । उदाहरणे अन्न वासुदेवः । तेग अन्नस्य इति षष्ठी । हेतौः इति षष्ठी

तु 'अवस्था इत्यनेन समानाधिकरणलात् । 'हेतौ द्योत्ये' किम् ? अन्नं हेतुपांसस्य । इह हेतुः स्फुटसुकः अप्रभिति । न द्योत्ये । तेन नष्टिः ॥

६०८ । सर्वनाम्नस्तृतीया च ॥ २।३।२७ ॥

दी—। सर्वनाम्नो हेतुशब्दस्य च प्रयोगे हेतौ द्योत्ये तृतीया स्यात् । पष्टी च । केन हेतुना वसति । कस्य हेतोः ।

A सर्वनाम takes तृतीया also, if it stands for a हेतु and the word हेतु is actually used in the sentence, the relation of cause and effect being implied. Thus केन etc.

मित—। हेतुप्रयोगे इत्यनुवत्त्ते : 'सर्वनामः हेतुप्रयोगे तृतीया च इत्यन्वयः । कत्र 'सर्वनामः प्रयोगे' इत्यस्य व्याख्यानं 'सर्वनामो हेतुशब्दस्य च प्रयोगे' इति ॥ एताप्राचाननुरीधात् । ते तु हेतु शब्दात् पटोवतीये न कः इत्याशङ्क्य इह 'सर्वनाम्नः' इति पष्टी कल्पयन्ति पश्चात्मौ नानुभीदन्ते । क्लिं पुनरेतद्वाज्ञानं प्रतिभावति । सर्वनाम्नः हेतुशब्दस्य च प्रयोगे' इत्यच्च सुवासेन 'सर्वनाम्नो हेतुप्रयोगे' इति दूर्लभम् । कुतः ? सर्वनाम्नो हेतुशब्दस्य च' इत्यव चार्ययोगात् आदो अब्दौ तन्माकृतया परस्परसापेक्षौ तत्त्वयोरेव 'सर्वनाम्नः' हेतौः इत्येतयोः 'प्रयोगे' इत्यनेत त्रितिरस्तु, मात्रुषा न लवनयोरिकातस्य । वलुभूषा 'सर्वनाम्नो हेतीय प्रयोगे' इत्येतत् इन्द्रगर्भस्य षष्ठीतत्पुरुषदस्य वाक्यं प्रयोगे इति च इत्यससुदायेन समर्थः, न पुनरेकवरेण 'हेतौः' इति इन्द्राङ्ग न । सर्वनामहेतुप्रयोगे इति साधु स्यात्, न तु 'सर्वनामो हेतुप्रयोगे' इति । असाधुल कारणं प्रागुक्तम्—चार्यपरितापाः, असामर्थ्यं सामर्थ्याध्यधसानम् च ॥ तत् किंवासु धियोमन्वये यद्येवं व्याख्यायते ?—“हेतौ” (५६८—२।३।२६) इत्यतः ‘हेतौ इत्यनुवत्त्ते ते, तेन ‘‘अकर्त्तैष्ये पञ्चमी’’ (६०१—२।३।२५) इत्यस्य ‘कर्त्तैष्ये हेतौ पञ्चमी इत्यर्थः । ‘विभाषा गुणेऽस्त्रियाम्’ (६०१—२।३।२५) इत्यस्य ‘गुणे हेतौ विभाषा इत्यर्थः । ‘वष्टी हेतुप्रयोगे’ (६०१—२।३।२६) इत्यस्य हेतुप्रयोगे हेतौ पष्टी इत्यर्थः सम्पृष्टते । अतःपरं ‘हेतुप्रयोगे’ इत्यन्यनुवत्त्ते हेतौ इति च पञ्चमा विपरिष्णम्यते । तेन ‘‘सर्वनाम्नस्तृतीया च’’ इत्यव ‘हेतुप्रयोगे हेतौ; सर्वनामः तरीया

च इत्यन्यः । अर्थात् 'हेतुसम्बद्ध प्रयोगे हेतुर्यत् सर्वनाम तथात् द्वितीया भवति यही च इति । केन हेतुना, कस्य होतीः इत्यादिपु 'कैन कस्य' इत्यादि विशेषणम् । हेतुना होतीः' इत्यादि विशेषणम् । समानाधिकरणतया एकैव विभक्तिरूपयोः ॥२५॥

दी— । “निमित्तपञ्चायिप्रयोगे सर्वासां प्रायदर्शनम्” (वात्तिक) । किं निमित्तं वसति, केन निमित्तेन, कस्मै निमित्ताय, इत्यादि । एव किं कारणम्, को हेतुः, किं प्रयोजनम् इत्यादि । प्रायप्रहृणाप् असर्वनामनः प्रथमाद्वितीये न स्तः । ज्ञानेन निमित्तेन हरिः सेव्यः । ज्ञानाय निमित्ताय इत्यादि ।

All case-affixes are generally seen in a हेतु when a word meaning निमित्त, cause, is actually used. Thus कि etc. Here 'generally' implies that प्रथमा and द्वितीया are not used if the word is not a सर्वनामः । Thus ज्ञानेन etc.

मित— । 'निमित्तपञ्चायस्त्वा' निमित्तार्थकशब्दस्य 'प्रयोगे प्रायेण सर्वासा निमित्तीनां दर्शनं' भवति, हेतुवाचकशब्दात् इति ग्रीष्मः । किं निमित्तनिति प्रथमाया द्वितीयायाय उदाहरणम् । एतत् भाव्यकारिण “होती” (५८८—२।३।२६) इत्यव पठिते “यहीहेतुप्रयोगे” “सर्वनामनकृतीया च” ॥२५॥ इति सूबहृष्टम् च उपरिचितम् ।

६०८ । षष्ठ्यतस्यप्रत्ययेन ॥ २।३।३० ॥

दी— । एतद्योगे षष्ठी स्यात् । “—दिक्शशब्द” (५८५—२।३।२६) इति पञ्चम्या अपवादः प्रामस्य दक्षिणतः, पुरः, पुरस्तात्, उपरि, उपरिष्टात् ॥

षष्ठी is the विभक्ति in connection with affixes having the sense of अतसुच् । This bars the पञ्चमी expected in connection with a दिक्शशब्द । Thus गाइस्य etc.—to the south etc. of the village.

मित— । “अतस्” इति अतस्त्वे सर्वासां अतस् अर्थः अतस्यः । तदा- दिक्शेन प्रथमेन दोहस्तेन इत्यहेतु । अतसुच्, असि, रिल्, रिष्टातिक्, इत्यादिः प्रत्ययः

असातेरर्थे विद्योदयने । अस्तातिथ “दिक्षुद्देशः—” (१९७—पृ० १२८) स्थाने भवति । तेन एवदना अपि दिक्षुद्दा एव । ततः प्रक्षमां प्राप्तायां षष्ठी ॥

६१० । एनपा द्वितीया ॥ २।३।३२ ॥

द्वितीया एनवन्तेन योगे द्वितीया स्थात् । ‘एनपा’ इति योगविभागात् पष्ठी अपि । दक्षिणेन प्रामं प्रामस्य वा ।

द्वितीया is the विभक्ति in connection with words that have एनप affixed to them. If the word एनप be separated from its connection here and read as an independent rule षष्ठी too becomes available. Thus दक्षिणेन etc.—immediately to the south of the village.

मित—। योगविभागेन ‘एनपा’ इत्येकं स्वं ‘द्वितीया’ इत्यन्तत् । पूर्वसदादद्वृहत्या षष्ठी । ततः ‘षष्ठी एनपा’ इति स्थापते । ‘एनपा’ इत्यनुद्दृती ‘एनपा द्वितीया’ इति च । ‘एनवन्तवरस्याम—” (१९८—पृ० ३४) इत्येनप् ।

६११ । दूरान्तिकाथैः षष्ठ्यन्तरस्याम् ॥ २।३।३४ ॥

दी—। एतैयोमे पष्ठी स्थात् पञ्चमी च । दूरं निकटं प्रामस्य प्रामाद्वा ।

In connection with words meaning ‘far’ or ‘near’ षष्ठी and पञ्चमी are affixed. Thus दूरं etc.

६१२ । ज्ञोऽविद्यर्थस्य करणे ॥ २।३।३५ ॥

दी—। जानातेरज्ञानार्थस्य करणे सेवत्वेन विवक्षिते पष्ठी स्थात् । सर्पिंशो ज्ञानम् ।

When ज्ञा does not mean ‘to know’ its करण takes षष्ठी, if it is treated as श्रेष्ठ and not recognised as करण । Thus सर्पिंशो etc.—inducement to work caused by Ghi. Here ज्ञा does not

refer to the knowledge of Ghi, but to the inclination to work caused by that knowledge.

मित—। ज्ञा ज्ञाने क्रादिः । ज्ञानव्यव वद्यां ज्ञः, ज्ञाधातौरित्यिद्यः । विद ज्ञाने अदादिः । ततः किपि वित् ज्ञानम् । वित् अर्थः अस्य विद्यर्थः ज्ञानार्थः । तथा न भवतीति तस्य । ज्ञाधानुर्वदा ज्ञानार्थं हित्वा ज्ञानपूर्विकार्यं प्रहस्ती वर्तते तदा तस्य करते श्रेष्ठे वद्टी स्यात् । श्रेष्ठे इति पूर्वस्वादनुवत्तते । उदाहरणे 'ज्ञानं' प्रहस्तिः । प्रथमं सविरिति ज्ञानं तत्त्वात्करणिका प्रहस्तिरित्यर्थः ॥ ननु यदि श्रेष्ठविवचा करणस्य तर्हि "वद्टी श्रेष्ठे" (६०६—२१३५०) इत्येव सिद्धा षड्हो । किमित्यता स्वेष ? सुत्तं, नियमार्थमेतद्भविष्यति । षड्हो एव, न लुक । एवं सर्विषो ज्ञानं सपिज्ञानमिति समाप्तो न । उक्तये "प्रोक्ता प्रतिपदं षड्हो समाप्तस्य निहत्ये" इति ॥

६१३ । अधीगर्थदयेशां कर्मणि ॥ २३४२ ॥

दी—। एषां कर्मणि शेषे षष्ठी स्यात् । मातुः स्वारणम् । सर्विषो दयनमीशनं वा ।

Of दय 'to give' etc, इति 'to lord over' and of roots meaning 'to remember' the कर्म takes षड्हो if regarded as श्रेष्ठ only. Thus मातुः etc.—mother's (memory, मर्मिणः; etc.—Gift of Ghi or control over Ghi).

मित—। इक् अरणे । चधिपूर्वं एव प्रयुच्यते । चक्षीर्थः स्तुत्यर्थः । दय द्यानादिषु । रूप एत्यर्थः । श्रेष्ठे इति वर्तते । कर्मणि श्रेष्ठे श्रेष्ठत्वेन विविचिते । प्राप्तविषयमार्थं वचनं, वद्टी अस्यते एव न लुप्यते इति । अतो न समाप्तः । कर्त्त तर्हि "हविक्षितिः सर्वविप्रहिताग्निमो" इति ? इति: अतिरिति कर्मणि कद्योगा षड्हो न हि श्रेष्ठे षड्हो । ततः समाप्तः । एतेन "लोकेण चेत्यामयाद्रिदेव" इत्याद्योऽपि न्यास्यात्पातः ।

६१४ । कृच्छ्रः प्रतियत्ने ॥ ६४३४

दी—। प्रतियत्नो गुणाधानम् । कृच्छ्रः कर्मणि शेषे षष्ठी स्यादगुणाधाने । एधो दक्षस्योपस्करण्याम् ।

प्रतिष्ठा is imparting a virtue. The कर्म of कृ, when regarded as श्रेष्ठ only, takes षष्ठी if the imparting of some virtue is implied. Thus एवं एवं etc.

मित—। एवं इति पृष्ठक पदम्। दक्ष इत्युदकार्थे इत्यादुत्ते प्राक्। 'उपात् प्रतिष्ठार्थे'—' (२५५२—२५५३) इति सुष्ठि उपस्थारर्थं गुणाधानम्। प्राप्तवृ इहापि जीवे षष्ठी न सम्भवते।

६१५। रुजार्थानां भाववचनानामज्ज्वरेः ॥ २। ३। ५४ ॥

दी—। भावकर्त्तृकाणां रुजार्थानां कर्मणि शेषे षष्ठी स्यात्। चौरस्य रोगस्य रुजा।

Of roots meaning 'to pain,' excepting ज्वरि, the कर्म, if regarded as श्रेष्ठ only, takes षष्ठी, the कर्त्ता being denoted by some word with an affix in the भाववाच्च। Thus चौरस्य etc—the thief's suffering caused by disease. Here रोग, with वृ in the भाववाच्च, is the कर्त्ता and has षष्ठी owing to the लक्ष in इत्या, while चौर the कर्म, is regarded as श्रेष्ठ and takes श्रेष्ठे षष्ठी।

मित—। 'भाव' इति भावप्रत्ययप्रत्यन्तशब्दः। वक्तीति वचनः कर्त्ता प्रत्यर्थः। वाहुलकात् कर्त्तृरि लक्षः; भावो वचनः कर्त्ता एवाभिव्यक्तिः। तस्मै 'भावकर्त्तृकाणाम्' द्विति। इत्यो भवेत् इत्यथादमिदादिराक्षतिगण्यादिति रुजा रोगः। सः चर्य एवाम् प्रभौः; रुजति रोगः इत्यर्थे 'चौरस्य इति कर्मणि श्रेष्ठे षष्ठी, रोगसेति कर्त्ता रि क्लद्योगः।

दी—। "अज्ज्वरिसन्ताप्योरिति :वाच्यम्" (वाच्तिक)। रोगस्य चौरज्ज्वरः चौरसन्तापो वा। रोगकर्त्तंकः चौरसन्त्वन्धि उवरादिकमित्यर्थः।

Exception should be made of both ज्वरि and सज्जापि। Thus रोगस्य etc. the meaning being that the fever etc. pertain to the thief and are caused by disease.

मित—ज्वरे; सन्नापेय कर्मणि यथाप्रापत्तं शेषे वष्टी भवति न पुनर्नियम्यते । तेन चौरल्ज्वरः इत्यादिः कर्मणि शेषवद्ग्रा अपि समाचो भवत्येव ॥

५१६ । आशिषि नाथः ॥ २।३।५५ ॥

दी—। आशीर्थस्य नाथतेः शेषे कर्मणि पष्टी स्यात् । सर्विषो नाथनम् । 'आशिषि' इति किम् ? माणवकनाथनम्, ततसम्बन्धिती याच्चवा इत्यर्थः ।

When नाथ means 'to hope for' its कर्म, if regarded as शेष, takes पष्टी । Thus सर्विषो &c.—hope for a supply of Ghi. Why say आशिषि ? Witness माणवक &c, which means entreaty of a mankin and Thus allows समाच ।

मित—। नाथ याच्च जीपतादेचर्याशोःपु । तद जीशिषि आत्मनैपदम्, (२६८७, वा) । सर्विनाथनम् इति शेषवद्ग्रा समाचो न ॥ आशिषि एव नियमः, अव्याधे तु स्यात्—माणवकनाथनम् ।

५१७ । जासिन्तिप्रहणनाटकाथपिषां हिंसायाम् ॥ २।३।५६ ॥

दी—। हिंस्यर्थानामेषां शेषे' कर्मणि पष्टी स्यात् । चौरस्यो-ज्ञासनम् । निप्रो संहतो विपर्येस्तौ व्यस्तौ वा । चौरस्य निप्रहणनं प्रणिहननं निहननं प्रहणनं वा । नट अवस्थन्द्वे चुरादिः । चौरस्योत्स्थानम् । चौरस्य क्राथनम् । वृषलूस्य देषणम् । हिंसायां किम् ? धानामेषणम् ।

Of the roots जास, निप्रहण, नट, क्राथ and देष implying 'molestation' the कर्म, if regarded as शेष, takes पष्टी । Thus चौरस्य &c. नि and प्र may be taken in this or the reverse order, or again separately. Thus चौरस्य &c. नट 'to dapee' is of the चरादि class. Thus, चौरस्य &c. Why say हिंसायाम् ? Witness धानामेषणम्—

pounding of rice—which implies no इंसा and thus admits of a षष्ठीसमाप्त with शेषे षष्ठी ।

मित—। जासि इति खाविकविच्, जसु हि सायां चुरादिः ॥ निप्रपूर्वे इनः निप्रहणः । “इसोरतपूर्वस्य” ( २५८—२६३ ) इति षष्ठम् ॥ अवस्थान्दने इति क्वचित् पाठः । अवस्थान्दनं रूपम् । उतपूर्वं हि सायान्निति साधवः । नाट इति दीर्घनिदेशात् नट हल्लो इति घटादेशा न यहश्यम् ॥ कथं हि साधौं घटादिः, निप्र-तनात् उच्चिः ॥ धानर इति रुद्रवीहियवादिशश्यम् । धानाप्रेषणमिति हि साया अभावात् नियमी न, शेषषष्ठा समाप्तः ॥

२५८ । व्यवहृपणोः समर्थयोः ॥ २।३।५२८

दी—। शेषे कर्मणि षष्ठी स्यात् । द्यूते क्रयविक्रय-व्यवहारे च अनयोस्तुल्यार्थता । शतस्य व्यवहरणं पणनं वा । समर्थयोः किम् ? शलाकाव्यवहारः, गणना इत्यर्थः । ब्राह्मण-पणनं स्तुतिरित्यर्थः ।

Of the roots व्यवहृ and पण in the sense common to them, the कर्म, if regarded as शेष, takes षष्ठी । ‘Gambling with dice’ and ‘Trading’ are the sense common to them. Thus अतस्म &c. Why say समर्थयोः—having the ‘same meaning’ ? Witness शलाकाव्यवहारः, which means ‘counting’, and ब्राह्मणपणनम् which means ‘laudation’ ; so do not come under the restriction, and admits of a षष्ठीसमाप्त with शेषे षष्ठी ।

नित—। समर्थते इति समर्थः एकार्चकः, पचायच । उच्ची तु व्यदस्य तुल्यार्थता इति इरदतः । यदा समः अर्थः अनयोः समर्थौ, शकन्युपादिः ।

२५९ । दिवस्तददर्थस्य ॥ २।३।५८ ॥

दी—। द्यूताथस्य क्रयविक्रयरूपव्यवहारार्थस्य च दिवः कर्मणि षष्ठी स्यात् । शतस्य दीव्यति । ‘तदर्थस्य’ किम् ? ब्राह्मणं दीव्यति स्तौतीत्यर्थः ।

Of दिव meaning 'to trade' or 'to gamble with dice' the कर्म takes यष्टी। Thus शतश &c.—stakes a hundred. Why तदर्थस्य विनाशक वाहृण् दीव्यति which means belaunds etc.

मित—। स पूर्वं तुलोळः अथेऽप्य शतश तदर्थैः दुराशाद्यैक इत्यर्थः । तस्य ॥ कथं तद्हि पूर्वस्य एव दिविनोऽतः ? शेषे इत्यस्य असम्बन्धाद्यै दिविः पूर्वस्मितिः । असमास-प्रसङ्गो नास्त्रिति दशयितुं तिळनोन उदाहरति । हितोयापवादः यष्टी । शतदेवनमिति कर्मकल्प्या वा समाप्तः ॥

६२० । विभाषोपसर्गे ॥ २।३।५८ ॥

दी—। पूर्वयीगापवादः । शतश्य शतं वा प्रतिदीव्यति ।

If an उपसर्ग precedes, the कर्म of दिव takes यष्टी optionally. Thus शतश etc.

मित—। उपसर्गे सति बद्धर्थस्य दिविः कर्मणि विभाषा छटी स्तात् । इह अवश्या सुके वितोया भवति । शेषे इति न सम्बद्धते, पूर्वेष्य तुल्यविषयस्यात् ।

६२१ । प्रेष्यत्रुवोहविषो देवतासम्प्रदाने ॥ २।३।५९ ॥

दी—। देवता-सम्प्रदानके अथेऽप्य वत्तमानयोः प्रेष्यत्रुवोः कर्मणि हविषो वाचकात् शब्दात् यष्टी स्यात् । अन्यते छागस्य हविषो वपाया मेदसः प्रेष्य अनुत्रुहि वा ।

Of the roots प्रेष्य 'to despatch' and त्रु 'to speak out' the कर्म, if it is a sacrificial offering, takes यष्टी when the सम्प्रदान is a god! Thus अयवे छागस्य प्रेष्य, अयवे छागस्य अनुत्रुहि etc.—Despatch the goat unto Agni, Dedicate the goat unto Agni etc.

मित—। 'प्रेष्य' इति यज्ञा निर्देशात् इपु नतो दिवादित्यं ज्ञाते । प्रेष्यत्य तुल्य अवश्यकी, तयोः । हविष इति पश्यतो । हविषाचकात् शब्दादित्यर्थः ॥ इह शेषे इति निर्देशम्, कर्मणि इत्युत्पत्ते ते पञ्चाचत्त्वा च विपरिष्यते । देवता सम्प्रदानं यज्ञिन्

तस्मिन् विषये । प्रे अत्र वोः कर्मचि हविषः यतो स्यात् देवतासम्प्रदाने विषये इत्यन्वयः । द्रव्यात् प्रत्ययोत्पत्तिरसम्भवा, तत् हविषः यतो इति 'हविषो वाचकात् शब्दात् यतो' इत्यर्थः । एतदेवाह—'देवता सम्प्रदान' यस्मिन् तथा विष्ठि 'अथ' विषये 'वर्त्तमानयोः प्रे अत्र वोः' वालोः 'कर्मणः' कर्मभूतस्य 'हविषो वाचकात् शब्दात्' इत्यादि । अथवे हविषः प्रेष्य, हविः प्रेरय, प्रदेहि इत्यर्थः ॥ इह तत्त्वो प्रत्युदाहरणे "प्रे अत्र वोरिति किम् ? अयते क्वाग" हविर्वैपां मेदो लुकुषि" इत्युक्तम् । प्रस्तिशब्दप्रयोगेऽपि इत्तौ भाष्ये च "इन्द्राश्रिभ्या क्वागे हविर्वैपां मेदः प्रस्तिर्वं प्रेष्य" इत्येवोदाहरणम् । उभयतः क्वागशब्दं कर्मविभक्तिः प्रदर्शिता । तत् क्वागोऽपि हविरिव इति भाष्याश्रयः; तदनुवायिनी हृतिः । नव्यास्तु क्वागो न हविरिति मत्वा 'क्वागम्' इति शेषे षष्ठीमात्रः । क्वागम्य यत् हविः या वपा यत् भेदः तस्य प्रेष्य इति तेषामन्वयः । एतदभाष्यविरहम् । श्रेष्ठवषष्ठार्या सत्याम् उदाहरणप्रत्युदाहरणयोः 'क्वागम्' इत्यसङ्केता वितीया । तत् भाष्यक्ते त् यहौयोर्यम् उपेत्या एव नव्याः ॥ यत्तु क्वागविकारस्कागः इति विशेषणसुर्त्ते न्यासकृता तदपि चिन्ताम् । उदाहरणे अप्रसङ्गः स्ततु विशेषणस्य । उदाहरणे प्रेष्य इति क्षीटि मध्यमपुरुषैकवस्त्रमेव विषयः साहचर्यात् त्र्यातोरपि तदेव इत्याहः ॥

६२२ । कृत्वोऽर्थप्रयोगे कालेऽधिकरणे ॥ २३।६४॥

दी— । कृत्वोऽर्थानां प्रयोगे कालवाच्चिन्ति अधिकरणे शेषे षष्ठी स्यात् । पञ्चकृत्वं अनुहो भोजनम् । हिरन्यहो भोजनम् । शेषे किम् ? द्विरहन्यध्ययनम् ।

In connection with affixes having the sense of तत्त्वसुच्, the अधिकरण, if a काल and if regarded as शेष, will take षष्ठी । Thus पञ्च etc.—five meals a day. Why इति ? Witness द्विरहनि etc. which has the usual सहस्रा in the अधिकरण there being no शेषविवरणा ।

मित—। 'कलस्' इति हृत्यसुच्चप्रत्ययसाथैः कृचयथा । कलः अर्थः एषाम्  
हृत्योऽथैः । तेषाम् । "संख्यायाः क्रियाभ्याऽप्ति—" (२०८४—४४४।१७) इति कल-  
सुच् । "हितिचतुर्थः सुच्" (२०८६-४४४।१८) इति सुच् । एतादिह विषयः ।  
श्रीमे इत्यस्मि । अवापि अहमेतत्तम् इति समाप्तिहृत्यै वचनम् ॥

६२३ । कर्त्तुकर्मणोः कृतिः ॥ २३८८५ ॥

दी—। कृत्योगे कर्त्तरि कर्मणि च षष्ठी स्यात् । शुद्धस्य  
कृतिः । जगतः कर्त्ता कृष्णः ।

In connection with a कल्, undeclared कर्ता and कर्म take षष्ठी ।  
Thus कृत्यस्य etc.—Krishna's work—where कृत्य is the कर्ता and  
is in the षष्ठी । Also जगतः etc.—Krishna is the creator of the  
universe—where जगत् is the कर्ता and takes षष्ठी ।

मित—। अनभिहिते इत्यस्मि । इति प्रयुक्ते तेनेव हृता युक्तो यः कर्ता यथा कर्म  
अनभिहितं, तत्र षष्ठी इत्यर्थः । शेषे इति निष्ठुतम् । अनुकूले कर्त्तरि—भावे तिङ्गि  
कृष्णेन चक्रं; भावे हृति, हृत्यस्य हृतिः । हितोयावादः षष्ठो । अनुकूले कर्मणि—  
कर्त्तरि तिङ्गि, जगत् चकार हृत्यः; कर्त्तरि हृति, जगतः कर्त्ता हृत्यः । हितोयाप-  
वादः षष्ठो ॥

दी—। "गुणकर्मणि वेष्यते" (वाचिंक) । नेता अश्वस्य  
सुधस्य सुन्नं वा ।

The अप्रधान कर्म optionally takes षष्ठी in connection with a  
कल् । Thus नेता etc.

मित—गुणकर्म इत्यप्रधानं कर्म । तत्र षष्ठी वा स्त्रात् । प्रधाने नित्या षष्ठी ॥  
चदाहरणे अत्रः प्रधानं सुन्नः अप्रधानं कर्म । पच्चे पृष्ठाया सुन्ने अनभिहिते कर्मणि  
द्वितीया ।

दी—। कृति किम्? तद्विते मा भूत् । कृतपूर्वी कर्म ।  
why say 'कृति'?—i. e. in connection with a कल्? This is to

show that षष्ठी is not allowed in connection with a तद्वित् । witness क्रातपूर्वी कटम्—He had made a mat before. Here कट the कर्म does not become कटम् though undeclared.

मित—। इह क्रियायोगे हि कर्त्तुं तां कर्मता चोपजायते, तत् “कर्त्तुं कर्मणोः” इत्येतावतैव क्रियायीयो गम्यते । क्रिया च धातौ तिङ्ग्योगात् क्रातोगात् कर्मते नामवा । तत्किंचित् च क्रति च कर्त्तुं कर्मणोः षष्ठी इत्यायाति । तत्तरतत् “न खोक—” (६२७—२३६८) इति तिङ्ग्नि निविज्ञा षष्ठी । तत् चक्रोक्तिं विजापि क्रति एव भविष्यति, किं क्रातपूर्वम् इति? इति पृच्छति ‘क्रति किम्’ इति । उत्तरमाह—“तद्विते ना भूत्” इति । तद्वितेऽपि क्रतित् उक्तो क्रियाया अनुभावो द्वस्थते, तथा रथं बहुति इत्यर्थं रथ्य इत्यव । ताहृश्च तद्विते अनुकूले कर्त्तुं रि कर्मणि वा षष्ठी ना भूत् एवमर्थं ‘क्रति’ इत्याह ॥ अतोदाहरणं क्रातपूर्वीं कटमिति । इह कर्मणः अविवक्षाया ‘क्रातमनेन’ इति भावे कः । ततः ‘पूर्वम्’ इति क्रियाविशेषणयोगे ‘क्रातं पूर्वं मनेन’ इति सुप्रसुपेति समासे ‘सपूर्वाच्च’ (१८८७—४४२४८७) इति इनिप्रव्यये तद्विते, क्रातपूर्वीं अयमिति कर्त्ता उच्यते । स च कर्मणि क्रियित् सकलः इति सामान्यतो विज्ञायते । यदि क्रतित् विशेषविज्ञानार्थीं क्रियित् कर्मणि सकल इति पृच्छति, तदीक्षरं कटकरणे इति, यदा कर्तुं क्रातपूर्वीं अयमिति । इह तद्वितः क्रातोरमभिधत्ते न कर्म । क्रथ क्रातशब्दस्यः कटकृदेण कर्मणा समाति अभिसम्बन्धे लातेऽपि तद्वितान्तरितः कर्मामधिभातुं न प्रमत्तति । एं कर्मणि अनुकूले षष्ठी प्रसज्यते, ‘तद्विते ना भूत्’ इति निषेधात् न भवति । तत् क्रातपूर्वीं कटम् इत्येच, न च ‘क्रातपूर्वीं कटम्’ इति ॥ कटः क्रतः पूर्वमनेन इति विषये तु कटशब्देन सम्बद्धः क्रतशब्दः असामर्थ्यात् पूर्वमनेन न समस्ते तद्वितोत्पत्तिः न स्यात् । तेन ‘कटः क्रातपूर्वीं इत्यपशब्द एव ।

६२४ । उभयप्राप्तौ कर्मणि ॥ २३६८ ॥

दी—। उभयोः प्राप्तिर्स्मिन् क्रति तत्र कर्मणेव षष्ठी । आश्चयर्गो गवां दोहोऽग्निपेन ।

when घटी is available in both कर्ता and कर्म in connection with कृत, the कर्म alone will have it. Thus आशयोऽति etc. where दोह having भावे घट, both कर्ता and कर्म are अतुल and therefore eligible for घटी; but the कर्म, i. e., गो has it, the कर्ता taking तृतीया as usual.

मित—। 'उभयोः' कर्तृरि कर्म'णि च इतादृः । 'ग्रासिः' उपस्थितिः पृथ्व्या इति श्रीप; । यो हि कृत् कर्तृकर्म'यो विहाय अन्यत् किञ्चिदभिवृत्ते भावं वा कारकालारं वा, तत्र अनभिहिते कर्तृरि तृतीयां कर्म'णि च इतीयां वाचित्वा पूर्वसुवैष घटी प्राप्नोति । सा च अनेन निश्चयते 'कर्म'णि एव घटी कर्तृरि तु यथा प्राप्ता तृतीया ॥ दोह इति सावे घट, कर्तृकर्म'यो अतुलो । तदः कर्तृरि तृतीया कर्म'णि घटी ।

दी—। "स्त्रीप्रत्यययोरकारयोनर्ताय" नियमः" (वाच्तिंक) । भेदिका विभित्सा वा रुद्रस्त्र जगतः ।

The restriction that the कर्म alone takes घटी does not exist in connection with अक and अ in the feminine. Thus भेदिका etc.—Rudra destroys or wants to destroy the universe,

मित—। स्त्रियो प्रत्ययः स्त्रीप्रत्ययः । स्त्रीप्रत्यययोरिति सप्तमी । अक इति अल्प चो स्त्रियाम् । अकार इति "अ प्रत्ययात्" (१२०८—२११०) इति विहितः अप्रत्ययः । स्त्रियो यः अकप्रत्ययः अप्रत्यय तयोर्थेण अयं नियमः, उभयप्राप्ती कर्म-यस्ते व इति नियमो न स्यात् । तदा उभयोरेव कर्तृकर्म'योः घटी इत्यर्थः ।

दी—। "शेषे विभाषा" (वाच्तिंक) । स्त्रीप्रत्यये इत्येके । विचित्रा जगतः कृतिहरेः हरिणा वा । केचिदविशेषेण विभाषा-मिच्छस्ति—शब्दानामनुशासनमाचार्येण आचार्यस्य वा ।

In connection with other affixes, the restriction is optional, Here some say 'other' means 'other कृत affixes in the feminine.'

Thus विचित्रा etc. Here लृतिः has किन् in the feminine; the restriction is optional, so the कर्ता may take यथा॒ठो or the usual व॒तीया। Others again take 'other' meaning any other कर्ता affixes.' Thus अन्दानाम् etc. Here the affix in अनुशासनम् is कुरु॒ठ् in the neuter, yet the restriction is optional according to this view.

मित—। इह केवित् पूर्ववासि॑ कात् 'स्त्रीप्रत्यययोः' इत्यनुवर्त्तियन्ति । ततो वचन-विपरिचारिन 'शेषे स्त्रीप्रत्यये विभाषा' नियमः प्रवर्त्ते इति व्याचारते । अकाकारभिन्ने स्त्रीप्रत्यये अनुकूले कर्मणि यथा॒ठो कर्तृरि तु व॒तीया च यथा॒ठो च इति तैयामाशयः । 'स्त्रीप्रत्यये' किम्? अन्दानामनुशासनमाचार्येण इति छत्रीदेव । अन्य पुनरिभाम-दुहति॑ नैवहन्ति । ते हि 'कर्तृ॒कर्मणोः—' (६२६—२१३।६५) इत्यतः 'लृति॑' इत्यनुवर्त्ते॑ 'अविशेषणे' स्त्रीप्रत्ययद्यपं विशेषमनाहृत्येव सामाजिको व॒त्ययन्ति—'शेषे' अकाकारभिन्ने 'लृति॑' कल्पाते॑ 'विभाषा' नियमः ॥

६२५ । क्तस्य च वत्त॑माने ॥ २।३।६७॥

दी—। वत्त॑मानाथ॑स्य क्तस्य प्रयोगे षष्ठी स्यात् । 'न लोक—' (६२७—२।३।६८) इति॑ निषेधस्यापवादः । राजा॑ मतो वुद्धः पूजितो वा ।

In connection with कर्ता in the present tense the undeclared कर्ता॑ takes षष्ठी॑। This removes the prohibition "न लोक—" (627) Thus राजा॑ etc.—Approved, known or honoured by kings. In this the कर्ता॑ is राजा॑म् in the षष्ठी॑।

मित—। 'षष्ठी॑ स्यात्' इत्यस्य 'अनुकूले कर्तृ॒रि षष्ठी॑ स्यात् इत्याधीः । "मतिनुहिं—" (३०८८—४। १८८) इति॑ वत्त॑माने को विद्वितः॑। ताथ॑ कल्प॑ । तत्॑ "कर्तृ॒कर्मणोः—" (६२६—२।३।६६) इतीव॑ सिध्यति॑ किमयं पुनर्वचनम्? तदाह॑ क्तप्रत्यययोर्ये॑ "न लोक—" इति॑ निषिद्धा॑ षष्ठी॑, सा चेह॑ पुनर्दिवीयते॑ । मत॑ इत्यादितु॑ वत्त॑माने॑ कर्मणि॑ तः॑ । उत्त॑ कर्म॑ कर्ता॑ अनुकूलः॑ । अनेन च कर्तृ॒रि॑ षष्ठी॑ ।

६२६ । अधिकरणवाचिनश्च ॥ २।३।६८ ॥

दी—। कस्य थोगे षष्ठी स्यात् । इदमेषामासितं शयितं गातं भुक्तं वा ।

In connection with नृ० declaring an अधिकरण, the undeclared कर्ता and कर्म take षष्ठी । Thus इदम् etc.—Here they sat, here they slept, this way they went, here they took their meals,

मित—। 'कस्य' इत्यत्तुवर्तते । "क्षीडविकरणे च—" (६०८७—३।४।७६) इति अधिकरणे विहितस्य कस्य इत्यार्थः । उदाहरणे एषानिति अनुकै कर्ता॒ रि षष्ठी॑ । आसते अधिक्रिति आसितं षष्ठीमित्यार्थः । एव॑ शयितं श्वास, गतं भाग॑, भुक्तं भीजनपातम् । आसिवश्यितयोः धातोरकर्मकलात् कर्ता॒ एव भुक्तः॑, तदेव च षष्ठी॑ । गतभुक्तयोस्य कर्म॑ षष्ठीपि विवक्षा सम्भवती, तदा तदापि षष्ठी—इदमेषां गतं यामस्य, भुक्तमीदनस्य इति । "उभयप्राप्ती—" (६२४—२।३।६६) इति नियमस्यु "कर्तु॑ कर्म॑ पोः—" (६२६—२।३।६५) इत्यनन्तः प्रति एव प्रवर्तते न चत्तरान् विद्योन् प्रति । "पुरस्तादपवादा अनन्तरान् विद्योन् चाथसे नोत्तरान्" ॥

६२७ । न लोकाव्ययनिष्ठाखल्यत्तुनाम् ॥ २।३।६९ ॥

दी—। एषां प्रयोगे षष्ठी न स्यात् । लादेशः—कुव॑न् कुर्वाणो वा सूचिं॑ हरिः । उः—हरि॑ दिष्टक्षुः॑, अलङ्करिष्णुवा॑ । उकः—दैत्यान् धातुको हरिः ।

In connection with a कृत्, derived from कृट्, लोट् etc., a कृत् ending in उ, the कृत् affix उक्तज्, an indeclinable कृत्, affixes कृ and लृवतु, affixes having the meaning of खल्य and the affixes चानन्, चानम्, श्व, द्वन्, the undeclared कर्ता and कर्म do not take षष्ठी॑ । Thus—(substitutes of खल्य, etc.) कुव॑न् etc., the कर्म being सूचिम् not सूष्टेः ; (उक्तारानकृत्)—हरि॑ etc, the कर्म appearing as सूचिम् not हरिः ; ( उक )—दैत्यान् etc. not दैत्यानाम् etc.

मित—। “—कृति” (६२३—१३१५) इति प्राप्ता प्रकृतो प्रस्तिविष्टते ‘खोक’ प्रत्यव ल च उक इति च्छदिः । ‘ल’ इति दश लकाराः । तेषां ललात् प्राप्ते निषेधः । लकाराणां साक्षात् प्रबोगाभावादादिशमुदाहरति लादेश इति । शब्द, शान्त्, कान्तच् कसु इत्यादयो लादेशाः ॥ च इति इत्युच्चोऽपि याहत्याम् । इहोदाहरणेषु उत्तरः कर्त्तरि विहिता इति उत्तरः कर्त्ता कर्त्ते चातुकम् । ततु अनुकूल कर्मणि प्राप्तायाः यस्याम् निषेधात् द्वितीयेव ॥ “कृद्वितिः” (३११५१) इति निषेधात् तिक्तं तु न ललत् । तेन लादेशेषु तिक्तं नोदाङ्गिशते ॥

दी—। “कमेरनिषेधः” (वार्तिक) । लक्ष्म्याः कामुको हरिः । अव्ययम्—जगत् सृष्टा । सुखं कर्तुम् । निष्ठा—विष्णुना हता दैत्याः । दैत्यान् हतवान् विष्णुः । खलर्थाः—ईषत्करः प्रपञ्चो हरिणा । तृन् इति प्रत्याहारः—“लटः शतृ—शानचौ—” (३१००—३१२१२४) इति तु सूक्ष्मादारभ्य आ तृनो (३११५—३१२१२५) नकारात् । शानन्—सोमः पवमानः । चानश्—आत्मानं मण्डयमानः । शतृ—वेदमंधीयन् । तृन्—कर्त्ता लोकान् ।

The prohibition does not effect कर्म with उकव in nonscriptive writings. Thus लक्ष्म्याः etc. with चुष्टी in the अतुक्त कर्म as required by “कर्तुकर्त्तेषोः—” (623). (अव्यय) जगत् etc. not जगतः and सुखस्य with चुष्टी । निष्ठा is the designation of ल and लक्ष्म्य । In विष्णुना etc. the ल is in the कर्मवाच्य, hence the कर्त्ता is अतुक्त, so विष्णुना not विष्णोः । (खलर्थ) ईषत् etc. has खल in the कर्मवाच्य, so the अतुक्तकर्त्ता is हरिणा not हरेः । तृन् is a general name here for all affixes beginnng with the त्र in “—शतृशानचौ—” (3100) and ending with the न् of “तृन्” (3115). Thus—(शानन्) सोमः etc.

मित—। कमेरिति उकउ विषये भावाणां षष्ठीनिषेधो न ॥ प्रत्योऽहारस्य चवचिमाह लग्नदात् लक्ष्यादि । एतेन लक्षावश्यहत्यात् शतुरगुह्यम् । शान्तच गृद्धान्

एव, परं लादेशलात् प्रामेव रुद्धीतः सः ) इतरे तु “पूरु—” (३१०७—३।२।११८) इति शानम् “ताच्छील्य—” (३१०८—३।२।१२८) इति चानश, “इ॒रु धा॒र्या॑—” (३११०—३।२।१२९) इति शब्द, “व॒न्” (३१२५—४।३।१२५) इति व॒न्, इति चत्वारः । इहार्य शब्दशब्दः प्रत्ययः, प्रागुक्त्या आदेशः इति भेदः । तत् चेदमधीय-प्रियव अधीयत्रिति परव्यै पदभिति न भवितव्यम् । लादेशपते एव आत्मनेपदपरच्छै-पदव्यनस्या । असा तु शतुर्ने तथा । एवं पवसानः सुख्यमानः इत्यादित्वपि नामने-पदसंज्ञाप्रसङ्गः ॥

दी—। “द्विः शतुर्वा॑” (वार्त्तिक) । मुरस्त्र मुरं वा द्विष्टन् ॥ सर्वोऽयं कारकषष्ट्याः प्रतिषेधः । शेषे षष्ठी तु स्यादेव । ब्राह्मणस्य कुर्वन् । नरकस्य जिष्णुः ।

The prohibition of षष्ठी in connection with शतुर्वा after द्विः is optional. Thus मुरस्त्र etc.—The enemy of Mura. All this prohibition is of षष्ठी in कर्ता or कर्म' regarded as कारक । If treated as शेष the षष्ठी is unavoidable. Thus ब्राह्मणस्त्र etc.—a worker for Brahmans etc.

मित—। द्विष्टन् शतु॑ । “द्विषोऽमिते॑” (३१११—३।२।१३१) इति शतु-अत्ययः न लादेशः । कारकषष्टोति कर्त्तरि कर्मणि च षष्ठी । ब्राह्मणस्य कुर्वन्निति ब्राह्मणस्य किञ्चरः इत्यार्थः । लादेशः एवः ॥

३२८ । अकेनोर्भविष्यदाधमर्याद्योः ॥ ३।३।७० ॥

दी—। भविष्यति अकस्य भविष्यदाधमर्याद्ये नश्च योगे षष्ठी न स्यात् । सतः पालकोऽवतरति । ब्रजं गमी । शतं दायी ।

षष्ठी is prohibited in connection with अक्ष implying futurity and इन् implying both futurity and indebtedness. Thus in सतः etc.—The protector of the good is being born—the protection is a future event, hence सतः in the plural of वित्तोद्या । In ब्रजं &c.—bound for the dairy-farm—the reaching of the farm is a future.

event, so ब्रजम् not ब्रजस्त् । In अतं etc.—he has to pay a hundred—the payment is a future event; hence अतम् nor अतस्य ।

मित—। भविष्यति अथेऽपाधमण्डे च अथेऽविहितस्य अकप्रत्ययस्य चून्मप्रत्ययस्य च योगी यष्टी न स्यात् इति अचराये । अकप्रत्ययस्तु अपाधमण्डे न विहितस्तत् तस्य भविष्यप्रदर्श एवेह यात्राः । बद्धाह भविष्यप्रत्यक्षेत्यादृ । अक इति “तुमुत्पत्त लो—” (१२७५—१२६१०) इति विहिती चुल् । इन् इति ओषादिकस्य इनः, “अपाधमण्डे-काधमण्डे योः—” (१२११—१२०१०) इति षिनेय याइकः । पालक इति भविष्यति चुल् । यस्मी इति “भविष्यति गम्यादयः” (११२१—१२०३) इति भविष्यति इनः । गामोति पाटे वाहुलकादृ द्विषिति नामेशः । दायीति आपेमण्डे षिनिः ॥ ६२६ । कृत्यानां कर्त्तरि वा ॥ २०३।७१ ॥

दी—। षष्ठी स्यात् । मया मम वा सेव्यो हरिः । ‘कर्त्तरि’ इति किम् ? गेयो माणवकः साम्नाम् । “भव्यगेय—” (२८६४—२४४।८८) इति कर्त्तरि यद्विधानात् अनमिहितं कम् ।

The कर्त्ता optionally takes षष्ठी in connection with a कृत्य affix. Thus मया etc. Why say कर्त्तरि only ? Witness गेयो etc.—the little fellow is chanting Saman hymns—where the कृत्य affix यत् in गेयः being in the कर्त् वाच by the rule “भव्यगेय—” (2894) the कर्त् is undeclared, and always takes षष्ठी ।

मित—। अनमिहिते इत्यस्ति । ‘कृत्यानां’ योगी अनमिहिते ‘कर्त्तरि’ षष्ठी विकल्पः, कर्त्तव्यं त् नित्येव षष्ठी । गेयः साम्नाम् न तु सामानि अपि ।

दी—। अत्र योगी विभज्यते—“कृत्यानाम्” । ‘उभयप्राप्तौ’ इति ‘न’ इति अनुवर्त्तते । तेन—नेतृव्या ब्रजं गावः कृष्णेन ॥ ततः ‘कर्त्तरि वा’ । उक्तोऽर्थः ।

Here क्ल्यानाम् has to be separated from its connection with the rest of the rule. Thus “क्ल्यानाम्” becomes a rule by itself. With “उभयप्राप्तौ” ( ६२४—२, ३, ६६ ) and “न” ( ६२७—३, ३, ६९ ) following, this gives “उभयप्राप्तौ न क्ल्यानाम्”-- एष्ठो is not allowed if both कर्ता and कर्म remain अनुकूल in connection with a कर्म affix. Thus नेतव्यः etc.—Krishna has to take the cattle to the farm. Here नेतव्यः has तव्य in the कर्मवाच्, the प्रधानकर्म, which is जी, becoming उक्तः। Both the कर्ता, i. e. कृष्ण, and the प्रधानकर्म, i. e., ब्रह्म are अनुकूल। Thus there is उभयप्राप्ति and एष्ठो being disallowed' the usual वृत्तीया in the अनुकूलकात्ता and वृत्तीया in the अनुकूलकर्म appear. Next comes the remainder of the rule i. e., “कर्तृरि वा”। This is taken with “क्ल्यानाम्” only and not with “उभयप्राप्तौ” and “न” also. The meaning is explained already under ६२९ above.

मित—। योगविभागात् ‘क्ल्यानाम्’ इत्येकं स्वम् । अनुस्थिता सह “उभय-प्राप्तौ न क्ल्यानाम्” इति भवति । क्ल्यानां योगे कर्ता च कर्म उभयं यदि अनुकूलं भवति तदा न कर्तृरि एष्ठो नापि कर्मणि इति तस्मादेः । उदाहरणे ‘नेतव्यः’ इति प्रधाने “नोहक्ल्यानाम्” ( २७६५ वा ) इति वचनात् प्रधाने कर्मणि तव्यः । तेन ‘वा’ इति उक्तः भवति । क्ल्याने इत्यनुकूलः कर्ता, ब्रजमिति अनुकूलः गुणकर्मः । उभयतः अनेन वषट्ठो निविच्छते ॥ क्ल्यान्यतिरिक्ते तु ‘गुणकर्मणि’ वेष्यते” ( ६०२ वा ) । इति प्रज्ञे ब्रजकृष्ण वा ॥ “कर्तृरि वा” इत्येति उभयप्राप्तौ न” इति न संविच्छते, तेन भूखोल एवादेः प्राप्तः ।

६३० । तुल्यार्थे रुक्षोपमाभ्यां तृतीयान्यतरस्याम् ॥ २४४७२ ॥

दी—। तुल्यार्थे योगे तृतीया वा स्यात् पक्षे एष्ठो । तुल्यः स्फुरणः समो वा स्फुरणस्य कुण्डेन वा । असुखोपमाभ्यां किम् । तुल्का उपमा वा कृष्णस्य नास्ति ।

त्रितीया alternates with बष्टी in connection with words meaning तुल्य equal. Thus तुल्य etc. Why say अतुल्यौपमाभ्याम् ? Witness तुला etc. where the usual बष्टी alone is allowed.

मित—। तुल चन्माने चुरादिः । कर्मणि करये वा अप्रवये तोला इत्यनेन भाव्यम्, तुला इति तु भवति इहैव निपातनात् । तुलोपमाशब्दौ कर्मसाधनी तुल्यार्थी इति इतरदेशः । शेषे बही एव प्राप्ता, पचे त्रितीया विधीयते । येन तु तुल्यं तत्र पातिकी त्रितीया यत् त्वं तत्र तु प्रातिपदिकार्थे प्रथमा । सत्त्वाच सुत्रं “तैन तुल्यं” किया चेदतिः” (१००—प्राप्ता ११५) ॥ इवादवस्तुल्यताया दीतकाः, न हि ‘तुल्यं’ इति तैषामर्थः । तैन गौरिक गवय इत्यादिषु इवादियोगे बही न भवति ॥ चपपदविभक्तिरियम् ॥

६३१ । चतुर्थी चाशिष्यायुष्यमद्रभद्रकुशलमुखार्थहितैः ॥ २०३ ॥

दी—। एतदृथौ योगे चतुर्थी वा स्यात्, पश्चो षष्ठी आशिषि । आयुष्यं चिरञ्जीवितं कृष्णाय कृष्णस्य वा भूयात् । एवं मद्रं भद्रं कुशलं निरामयं मुखं शम् अर्थाः प्रयोजनं हितं पश्यं वा भूयात् । ‘आशिषि’ किम् ? देवदत्तस्य आयुष्यमस्ति । व्याख्यानात् सर्वत्र अर्थग्रहणम् । मद्रभद्रयोः पश्यायत्वादन्यतरी न पठनीयः ।

When a hope is expressed चतुर्थी alternates with बष्टी in connection with words meaning आयुष्य etc. Thus आयुष्य etc.—May long life be assured unto Krishna. Similarly भद्रं etc. Why चाशिषि ? witness देवदत्तस्य etc.—Devadatta has a long life—which expresses an accomplished fact and no hope ; hence चतुर्थी is no longer available. These words have to be taken as giving meanings only. hence synonyms are included, that is

how the rule is interpreted. भद्र and भट्ठ are synonymous, hence one of them should be omitted.

वित—श्रेष्ठे षड्गां प्राप्ताथां चतुर्थ्यर्थं वचनम् । इत्यादि स्वरूप-  
कथनमात्रं तद आशोरभावात् चतुर्थीं न स्वति ॥

—○—

### सुवर्णप्रकरणे—सप्तमी

६३२ । आधारोऽधिकरणम् ॥ १४।४५ ॥

दी— । कर्तृकर्मद्वारा तन्निष्टयाया आधारः कारक-  
मधिकरणसंज्ञः स्यात् ।

The कारक which is the indirect field of operation of a क्रिया through its कर्ता or कर्म on which the क्रिया directly operates, is called अधिकरण ।

मित—आधियते अधिक्रियाधारः । कस्याधारः ? क्रियायाः । कुतः ? कारके इत्यधिक्रियते, कारकलय क्रियाजनकत्वम् । एवमाचिद्भावा क्रिया । तस्य एव आधारः ॥ ननु क्रिया हि कर्तृ निष्टा कर्मनिष्टा वा । तत् कर्तृ वा कर्म वा साचात् क्रियाया आधारः किमेतदधिकरणमिति ? सत्यः कर्तृ कर्मयो एव क्रियाया सत्य आधारः । यश पुनर्क्षेत्रोरधिकानं तदपि परम्परासम्बन्धेन क्रियाया आधार इत्युच्चते । तदैव अधिकरणम् । कर्तृ कर्मयो एव वा: उपर्याः, तया 'कर्तृ' कर्मद्वारा' इत्यादि ॥ 'कारके' इत्यहुवत्ते । तेन सह "कारके आधारोऽधिकरणम्" इति मिलितीत्यः । एतेन अधिकरणमपि कारकम् । तदाहु 'आधारः कारकम्' इत्यादि ।

६३३ । सप्तम्यधिकरणे च ॥ २३।२६ ॥

दी— । अधिकरणे सप्तमी स्यात् । चकाराहूरान्ति-  
कार्तोन्यः । औपश्लेषिको वैषयिकोऽभिव्यापकश्च इत्याधारस्त्रिधा ।

कटे आस्ते । स्थालयां पचति । मोक्षो इच्छास्ति । सर्वस्मिन्नता-त्मास्ति । बनस्य दूरे अन्तिके वा, “दूरान्तिकायैभ्यः—” (६०५—२। ३। ४५) इति विभक्तित्रयेण सह चतुर्थोऽत्र विभक्तयः फलिताः ।

The seventh triad of case-affixes should be attached to an अधिकरण । The च in the rule attaches सप्तमी to words meaning far and near. आधार is of three kinds, arising from contact, from the subject-matter, from pervasion. Thns कटे etc.—sits on a mat (contact), स्थालयां etc.—cooks in a pan (contact), भीचि, etc. (वैषयिक) । Soul pervades everything (pervasion). An instance of दूरान्तिकायै is बनस्य etc. In this case four affixes are available including the three allowed by the rule “दूरान्तिक—” (605—3, 3, 45).

मित—। “दूरान्तिकायैभ्यः इति पूर्वस्तादनुकृत्यते । इथच प्रातिपदिकायै सप्तमी ॥ श्वेषः संयोगः । उप समीपे श्वेषः उपश्वेषः । तेत निह॑तः तव भवः वा श्वैपञ्चविकः । विषयः प्रतिपादोऽर्थः । तेन निह॑तो वैषयिकः । अभिव्यापकः सर्वात्म-संयोगो ॥ कटे आस्ते इत्यव आसनक्रियाया आधारः, कर्ता देवदत्तः, तस्य आधारः कटः परम्परया क्रियाया अपि आधारः कट एव । स्थालयां पचतीत्यत्र पाकक्रियाया आधार-स्थालयाः, तेषाच्चाधारः स्थालौ । परम्परया तु क्रियाया आधारः स्थाली । आयै कर्ता उपश्विष्टः कटः इतीये कर्मणा उपश्विष्टा स्थाली । भीचि इच्छा इति भीचि इच्छाया विषयः । सर्वेषिनामा सर्वेषभिव्याप्तमित्यर्थः ॥

दी—। “क्षस्येस्त्विष्वधस्य कर्मण्युपसंख्यानम्” (वात्तिक) । अधीती व्याकरणे । अधीतमनेन इति विग्रहे “इष्टादिभ्यश्च” (१८८—५। २। ८८) इति कर्त्तरि इनिः ।

Of ज्ञ, when it takes इनि, the कर्ता will have सप्तमी । Thus अधीती etc.—Well-read in grammar, with the exposition अधीत-

मनेन the तद्विम् affix इनि is attached by the rule “इटा—” (1888) to declare the कर्ता। The undeclared कर्ता, which is व्याकरण, takes सप्तमी instead of द्वितीया।

मित—। ‘क’ इति ज्ञानं सत्यते। इनो विषयः इन्विषयः। इनो विषयो यो ज्ञानशब्दः तस्य कर्मणि अभिभिते सप्तमी स्तात्। कथा इन्विषयः ज्ञः? य इटादिकुः पठ्यते। अधीतशब्द इटादिः भावे ज्ञः। अधीतो इत्यधीतवान् कर्ता उच्चते। किमधीतं तेन इति तु न विवितम्। तद्वितीतपत्रः परं व्याकरणमिति कर्ते चेदुप-स्थाप्यते तत् केन अभिधीयताम्? न तद्वितीत, तेन हि कर्ता उत्तः। नापि ‘अधीतः’ इति ज्ञानेन तसु भावसुज्ञा तद्वितीतो अन्तस्मृतम्। तद्वितीत व्यवहितात्तस्मात् भाव-प्रत्ययं निष्कालय कर्मसाधनस्य कथा’ क्रियतां योगः? एवमवभिते तद्वितीत कर्मणि “ज्ञातपूर्वो कठम्” (६२३) इतिवत् द्वितीया प्राप्नोति। तद्वितीत सप्तमी॥ ननु ज्ञातपूर्वो कटे इति कथा’ न भवति? उच्चते—ज्ञातपूर्वशब्दः इतिविषयः सत्य, न तस्यी ज्ञान इति सप्तमी न भवति॥

दी—। ‘साध्वसाधुप्रयोगे च’ (वार्त्तिक)। साधुः कृष्णो मातरि असाधुर्मातुले।

सप्तमी should be affixed in connection with साधु and असाधु। Thus साधुः etc.

मित—। क्रियाया अभावात् शेषपठरां प्राप्तायां वचनम्॥ ‘साधुनिषुणाभ्याम्—’ (६४०—२१३४३) इति अर्चाया सिद्धा सप्तमी। वार्तिकमिदमन्तर्घर्थम्॥ भातुलः कंसः॥ इह साध्वीतीति साधुः। यः साधुः स गीष्मकियायाः कर्ता। यद्यिन् साधुक्षणाविकरणं तस्या; इति कैवित्यवार्तिकं प्रलाचत्वते॥

दी—। “निमित्तात् कर्मयोगे” (वार्त्तिक)। निमित्तमिह फलम्। योगः संयोगसमवायात्मकः।

“कर्मणि द्वीपिनं हन्ति दन्त्ययोहन्ति हन्ति कुञ्जरम्।

केशेषु चमरीं हन्ति सीम्नि पुल्कलको हतः॥

हेतौ तृतीयात्र प्राप्ता । सीमा अण्डकोशः । पुष्कल्को गन्धसूगः । 'योगविशेषे किम् ? वेतनेन धान्यं लुनाति ।

If the निमित्त of an undertaking is connected with the कर्म it takes सप्तमी । Here निमित्त is the object, the reward &c., योग is contact or समवाय । Thus—The leopard is killed for its skin, the elephant for the tusks, the chowrie—deer for the chowrie, and the musk-deer (or civet-cat) for his sac." Here the leopard &c. are the कर्म, the skin &c. are what attract the hunter—the reward of the hunt—the निमित्त; this निमित्त again is connected with the कर्म i.e., the leopard &c.; hence समविष्य &c. in the सप्तमी । Evidently लृतीया was expected by the rule "हेतौ" (558—22<sup>22</sup>) but it is ousted by this Varttka. सीमा is scrotum; पुष्कलक is the musk-deer or better civet-cat. Why mention particular kinds of योग ? Witness वेतनेन &c.—reaps corn because paid for it. Here the wages received have connection with the corn, no doubt, but the connection is neither contact nor समवाय । Hence वेतनेन in the लृतीया as usual ।

मित—। 'निमित्तं क्रियाकलं यदधि' क्रियारथः । क्रियाकलवाचकात् अव्यात् सप्तमी स्यात्, यदि फलं क्रियायाः कर्मणा युक्तं स्यात् । इतु लृतीयापवादः । 'संयोगः' सञ्चयः । द्रव्येष्य, सापेच्यस्य द्रव्यस्य गुणकर्मादीनां वा, सम्बन्धः 'समवायः' । 'समविष्य' अप्रचर्म मे स्यादिति हेतोः, दन्तयोः गजदन्तो ने स्यातामिति, 'केश्वरु' चाम' मे स्यादिति, 'सौम्बि' सूर्यनामिति; गत्यद्वयविशेषो वा मे स्यादिति । सञ्चय कर्ता तेन तेन क्रियाकलेन युज्यते ॥ वेतनं धान्येन न संयत्ते नापि समवेतमिति इतु लृतीया एव अवति ॥ इह भाष्ये 'कर्मसंयोगे' प्रतिष्ठापयाः । हत्याकृपि स एव । तथा न्याये, भाषाहत्तौ, कैयटेऽपि । इतरक्षत्यु 'कर्मसंयोगे' इति पाठं परिकल्पा समवायमपि इति व्याख्यतु । तदिवाहातं दौषित्रिग तद्गात्त्वादभित्य । नैतदभिमतमिवाभाति भवति

भाष्यकारस्य ; यदमिसतं किमिति तेनेव नोक्तं “कर्मयोगे” इति ? किमर्थं वा “कर्मसंयोगे” इति गुरुनिर्देशः कृतः ? अथोच्चते संयोग इत्युपलब्धये समवायस्यापि तदपि तद्विं किं न खुटसुक्तं तेन ? किं वा भवतापि “योगे” इति पाठान्तरं कल्पितम् ? अतुक्तमपि गव्यत एव पाठान्तरस्य जड़हृष्टे रूपं कृतये इति चेत, अस्तु ; परम् चदाहरणेषु संयोगमनवाययोर्ज्ञामिश्रते को हेतुः ? न हि दुष्परिहरा व्यामिश्रता । “केवेषु चर्मरौ हन्ति दत्तयोर्हन्ति कुञ्जरम् । चर्मयि हीपिनं हन्ति सौखि पुष्कलको हतः” प्रति पादव्यत्यासीन मुक्तरः परिष्कारः । किञ्च यज्ञि समवायस्य प्रकृष्टसुदाहरणम्, जाति-गुणक्रियाणां द्रव्येण सम्बन्ध इति, तदेवेह कर्त्य परिच्छतम् ? एतच्च चिलितं इरदत्ते नापि अतएव तेन “पुष्कलकः युडः”, सं सौखि सौमाज्ञानार्थं इतो निष्ठातः ॥ इत्यच्चुड़लं व्याख्याय समवायपते नीतश्चरमः पादः । ततु दीचितादिभिर्भूमि दीप्तम् ॥ न चर्महीपिनौः सौमपुष्कलकयोर्ज्ञ सम्बन्धः समवाय एव, ततु यदि समवायो नेत्रः कथमेताविह चदाहतौ भाष्यं ? उच्चते—संयोग इत्यत समिति प्रकर्षे । प्रकर्षो योगः संयोगः । कर्त्य प्रकर्षो योगः ? यः सात्त्वादुपलभ्यते चाच्छब्दो योगः, द्रव्ययोर्योगः । यौ हि अतुमोयते योगः, जातिगुणं क्रियाणां द्रव्येण, तस्येह न यहणम् । तेन चाच्छब्दयोग-भावात् सुस्थितानि चदाहरणानि “इरिणं पलाय” इत्यादीनि च ॥

६३४ । यस्य च भावेन भावलक्षणम् ॥ २१३।३७

दी—। यस्य क्रियाक्रियान्तरं लक्ष्यते ततः सप्तमी स्यात् । गोषु दुह्यमानासु गतः ।

सप्तमी is attached to one whose क्रिया indicates another क्रिया । Thus गोषु etc.—He left while the cows where being milked, Here ‘milking’ is in गो and it indicates गमनक्रिया । Hence गो takes सप्तमी । Whose क्रिया—क्रिया in whom ; क्रिया may be in a वक्ता or a कर्त्ता । The example is of one in a कर्त्ता । Here is one in a वक्ता—जाज्ञवेषु अधीयानेषु गतः, left when the Brahmans were at study.

मित—। भावः क्रिया, तस्य लक्षणं सूचनम् । 'यस्य क्रियया' इति क्रियया चाधारे लक्ष्यते । यज्ञिदया क्रियया इत्यर्थः । क्रिया च कर्तृनिष्ठा कर्मनिष्ठा वा ॥ क्रियान्तरम्' इति अप्रसिद्धा अन्या क्रिया । प्रसिद्धमेव अप्रसिद्ध' लक्ष्यति न तु अप्रसिद्ध' प्रसिद्धम् । कर्तृस्या वा प्रसिद्धा, काचित् क्रिया यदि क्रियान्तर' लक्ष्यति, तदा तत्त्विन् कर्त्तरि कर्मणा वा सप्तमी भवति । गोपु इति कर्मस्या क्रिया । कर्तृस्यायास्तु ब्राह्मणेषु अधोयानेषु गतेः इत्यादुरादाहरणम् ।

दी—। "अहर्णां कर्तृत्वेऽनर्हणामकर्तृत्वे तद्वै परीत्ये च" (वान्ति॑क) —सत्‌सु तरत्‌सु असन्त आसते । असत्‌सु तिष्ठत्‌सु सन्तस्तरन्ति । सत्‌सु तिष्ठत्‌सु असन्तस्तरन्ति । असत्‌सु तरत्‌सु सन्तस्तिष्ठन्ति ।

सप्तमी is attached to express the agency of the deserving, its denial to the undeserving, and also to express the reverse. This सत्‌सु तरत्‌सु &c.—the bad stay, the good cross over. Here the good deserve to cross over, hence सत्‌सु in the सप्तमी । Again असत्‌सु तिष्ठत्‌सु &c.—The good cross over, the bad stay. In this the bad do not deserve to cross over, hence असत्‌सु in the सप्तमी । Similarly असत्‌सु &c.

मित—। यो यां क्रियो कर्तृमर्हति स तस्या: क्रियया अहः । तस्य कर्तृता सप्तमीवाच्या, अनर्हणामकर्तृता च तथा, अहर्णामकर्तृता अनर्हणां कर्तृता तद्वैव ॥ तरणक्रियां सन्त अहा असन्त अनर्हः । सत्‌सु तरत्‌सु असन्त आसते इत्यस्य सन्तस्तरन्ति असन्त आसते इत्यर्थः । एवम् असन्तक्षिणिति सन्तस्तरति इत्यर्थः असत्‌सु तिष्ठत्‌सु इत्यादि । सन्तक्षिणिति असन्तस्तरन्ति इत्यर्थः सत्‌सु तिष्ठत्‌सु इत्यादि । असन्तस्तरन्ति इत्याश्यर्थः असत्‌सु तरत्‌सु इत्यादि ॥ यदा सन्तस्तरन्ति तदा असन्त आसते इत्यादि तु नार्थः । तथा सति स्वैर्वैव सिद्धति वाति॑क' व्यर्थं' भवति ॥

६३५ । पष्ठी चानादरे ॥ २३३४८ ॥

दी—। अनादराधिक्ये भावलक्षणे पष्ठीसप्तम्यौ स्तः ।

रुदति रुदतो वा प्रात्राजीत् । ~ रुदत्तं पुत्रादिकमनाहत्य संन्यस्तवानित्यर्थः ।

षष्ठी and सहमी are available in the कर्ता or कर्म when, over and above the indicating of a क्रिया, disregard indifference, etc. are implied. Thus रुदति etc. the sense being that he renounced the world disregarding his weeping child etc.

मित—। भावस्य क्रियया ज्ञात्य भूचनं भावज्ञात्यम् । तथिन् षष्ठी च सहमी च भवतः, आदरस्य उपेत्याया आधिकी चति, भावज्ञात्य व्यतिरिक्ती यदि अनादरः स्वादित्यर्थः । केवले भावज्ञात्ये सहमी एव विहिता, अनादरयुक्ते भावज्ञात्ये तु षष्ठी अपि विदोयते ॥ अधिकमिति भावज्ञात्यायापेत्या अधिकम् ॥

६३६ । स्वामीश्वराधिपतिदायादसाक्षिभृतिभूप्रसूतै इत्य ॥

२।३४३८ ॥

दी—। एतैः सप्तभिर्योगे षष्ठीसप्तम्यौ स्तः । षष्ठीठामेव प्राप्तायां पाक्षिकसप्तम्यर्थं वचनम् । गवां गोषु वा स्वामी । गवां गोषु वा प्रसूतः । गा एवानुभवितुं जात इत्यर्थः ।

षष्ठी and सहमी are attached to what is connected with खानिन्, ईश्वर, अधिपति, दायाद, चाचिन्, प्रतिभू, प्रसूत । षष्ठी alone was available, the rule gives सहमी as an alternative. Thus गवां etc. —the owner of cows. Also गवां etc., which means 'Born to receive cows as his inheritance.'

मित—। 'स्वामी' 'ईश्वर' 'अधिपति' इति पर्याययाहत्य पर्यायान्तरनिवृत्यर्थम् ॥ दायमादत्ते इति दायादः । अचादिव निपातनात् सोपस्यै इपि कः । गोरुपं दायमादत्ते इति गवां दायादः ॥ प्रतिभवति इति प्रतिभूः खपकः परस्यादीं आवस्यर्थकः । कर्त्तरि किप् । शेषे षष्ठी आप्ता, वचनात् सहमी च भवति । अनुभवितुम् निजाशत्वेन स्वर्थम् । गाव एव तस्य विवक्तं धनं नाम्यता किञ्चित इत्यर्थः ॥

६३७ । आयुक्तकुशलाभ्याभ्वासेवायाम् ॥ २।३।४० ॥

दी— । आभ्यां योगे षष्ठीसप्तम्यौ स्तः तातृपञ्चे<sup>१</sup> अथे । आयुक्तो व्यापारितः । आयुक्तः कुशलो वा हरिपूजने हरिपूजनस्य वा । 'आसेवायाम्' किम् ? आयुक्तो गौः शक्टे, ईषद्युक्त इत्यर्थः ।

In connection with आयुक्त and कुशल, the sixth and seventh case-affixes are attached if 'engrossing attention' is implied. आयुक्त means 'engaged' 'employed' &c. Thus आयुक्तः &c—Engaged in the worship of Hari, clever in the worship of Hari. why आसेवायाम्—engrossing attention ? witness आयुक्तो &c.—The bullock is loosely yoked to the cart—where आयुक्त means ईषद्युक्त ।

मित— । आ सम्यक युक्त आयुक्तो व्यापारितः नियुक्त इत्यर्थः । कुशलो नियुणः । आ सम्यक भिवा आसेया एकपरायणता, वत्परता । एवदेव तातृपञ्चमित्युपरांके वृत्ती । इह अविकरणे सिद्धा एव सप्तमी, षष्ठी तु पचे विधीयते । कुशलशब्दे क्रियाया अमावास्य श्रेष्ठे पठ्या प्राप्तार्थो पचे सप्तमीविधिः इति तु कैचित् ।

६३८ । यत्तश्चनिर्द्वारिणम् ॥ २।३।४१ ॥

दी— । जातिगुणक्रियासंज्ञाभिः समुदायादेकदेशस्य पृथक्करणं यतः ततः षष्ठीसप्तम्यौ स्तः । नृणां नृषु वा ब्राह्मणः श्रेष्ठः । गवां गोषु वा कृष्णा बहुक्षीरा । गच्छतां गच्छतसु वा वन् शीघ्रः । छात्राणां छावेषु वा मैत्रः पदुः ।

The singling out of a part from the whole through its possession of some exclusive characteristic which the remainder does not possess, is निर्द्वारण । The part may be identified as

belonging to a particular class, or having some particular virtue of action or designation. The whole will then take वटी or सप्तमी। In ब्राह्म &c., a class, viz. Brahmans, is separated from the entire body of men as pre-eminently possessing excellence (विष्टव)। The separation is effected through the possession of excellence and the possessor is identified by his caste. In गवाम् &c. the basis of separation is वहौरता and the part separated is identified by the गुण। In गच्छताम् &c. the निर्वारण is through शोभ्रता and the part separated is identified by its भावनक्रिया। In क्रावाण्यान् &c. the निर्वारण is made by पटुव्व and the identification by भेत्रं ज्ञा। In all those it is the exclusive characteristic that first draws our attention to the part. This characteristic forms the basis of separation—निर्वारणहेतु। The enquiry as to the nature of the part separated, comes later on and we have then to see, only to help our memory, if the part has to be identified by the जाति, गुण, क्रिया or संज्ञा। जाति &c. are thus evidently not at all the करण or हेतु of निर्वारण। The language of the Vritti here is a bit awkward.

मित—। इह 'जातिगुणक्रियासंज्ञाभिः' इति पूर्वज्ञकरणे न करणं नापि हेतु-निर्दिष्टते। 'विशिष्टस्य' इत्यज्ञाहत्य एवमन्त्यः कार्यः—जातिगुणक्रियासंज्ञाभिर्विशिष्टस्य एकदीशस्य चसुदायात् पूर्वककर 'निर्वारणम्। तत्र निर्वारणं' यतः ससुदायात् भवति ततः ससुदायात् वटीसप्तमी सः? त्रयामित्यब्राह्मणजातिविशिष्टा जना त्रससुदायात् पूर्वज्ञक्रूर्त्य व्रेष्टे तु अन्तर्भाविता। गवामित्यब्रुचगुणविशिष्टाः गोचसुदायात् पूर्वक्रूर्त्य वहौरतासु अन्तर्भाविताः। गच्छतामित्यब्रावनक्रियाविशिष्टाः गच्छतससुदायात् पूर्वक्रूर्त्य शोभ्रते तु अन्तर्भाविताः। क्रावाण्यामित्यत्र भेत्रसंज्ञाविशिष्टाः क्रावससुदायात् पूर्वक्रूर्त्य पटुव्व नीताः। आद्ये 'त्र' इति ससुदायः 'ब्राह्मण' इतिप्रकदीशः व्रेष्टव्वगुणयोगी

निर्जारणहेतुः । इतीये बहुच्चीरतानुष्ययोगो निर्जारणहेतुः, छतीये शीत्वलगुणयोगा, चतुर्थे पटलगुणयोगः ॥ यतो निर्जार्यते, यथ निर्जार्यते, यथ निर्जारणहेतुः इतिप्रतिवित्यसत्रिधाने एव निर्जारणं भवति नान्यथाः ।

६३६ । पञ्चमी विभक्ते ॥ २।३।४२ ॥

दी— । विभागो विभक्तम् । निर्जार्यमाणस्य यत्र भेदं पूर्वतत्र पञ्चमी स्यात् । माथुराः पाटलिपुत्रकेभ्य आढ्यतराः ।

विभक्त means विभाग difference, distinction. If the whole and the part have nothing in common and are essentially distinct, पञ्चमी is to be attached. Thus माथुराः etc.—The people of Mathura are richer than those of Patliputra.

मित— । विभक्तमिति भावे तः । तदाह विभागः भेदं पूर्वयैः । यत्थ निर्जारणमिति वचते । 'यत्थ' यथिन् निर्जारणे 'निर्जार्यमाणस्य वस्तुमः शिष्टायेष्या भेदं एव' प्रतीर्यसे न साम्य 'तथ' यथिन् निर्जारणे प्राच्चिहितयोः षष्ठीसप्तस्थीरपवादः 'पञ्चमी स्यात्' । पृथक् छती एकदेशं सर्वद निर्जारणे भेदः । तीर्थते, यत्र तु पृथक्करणात् प्रागपि भेदं एव स इह विषयः । माथुरपाटलिपुत्रको मित्रावेद ।

६४० । साधुनिपुणभ्यामर्चायां सप्तम्यप्रतेः ॥ २।३।४३ ॥

दी— । आभ्यां योगे सप्तमी स्यादर्चायाम् । न तु प्रतेः प्रयोगे । मातरि साधुनिपुणो वा । 'अर्चायाम्' किम् ? निपुणो राज्ञो भूत्यः । इह तत्त्वकथने तातुपर्याम् ।

सप्तमी is attached in connection with साधु and निपुण if praise is implied ; but not if प्रति occurs in the sentence. Thus मातरि etc.—good or clever with respect to his mother. why say अर्चायाम् ? witness निपुणः etc.—A servant clever with respect to the king. This is a mere statement of fact and implies no appreciation of the servant's work. Hence षष्ठी as expected, no सप्तमी ।

मित—। शेषषष्ठ्या प्राप्तायां वचनम् ॥ ये तु क्रियामिह पश्यन्ति, तेषाम् अधिकरणत्वादेव चिह्ने नियमार्थं वचनम्—अर्चायामेव सप्तमी नान्यतः । प्रत्यादाहरणे निपुणशब्दमेव घट्टाति, साधुशब्दयोर्गे अचां विनापि सप्तमीविधानात् (६४३, वा—) । ‘राज्ञो निपुणः’ इत्यर्थः । श्रेष्ठे पठी । ‘वच्चक्षणे’ स्वरूपवर्णने । ‘तात्पर्यम्’ आयहः । अप्रत्येके इति प्रद्योगादिव्याया षष्ठी । तदाह “प्रते: प्रयीगे” इति ॥

दी—। “अप्रत्यादिभिरिति वक्तव्यम्” ( वार्तिक ) । साधु-निपुणो वा मातरं प्रति परि अनु वा ।

The prohibition regarding प्रति should be extended to परि and अनु also. Thus साधुः etc. where प्रति etc. being कर्मप्रवचनोय the second case affix is attached.

मित—। ‘लक्षणोत्तम्यात्—’ ( ५५२—१४४७ ) इत्यतोक्ताः प्रतिपर्यन्तः एव अत्यादयः । प्रत्यादिभिर्योगे साधुनिपुणवोर्गे सन्यपि अर्चायामपि सप्तमी न इत्यर्थः । मात्ररमिति कर्मप्रवचनीयथोर्गे द्वितीया ॥ तु चे अप्रतेरित्यनुके अर्चायामिध्य चप्तमी परत्वात् प्रत्यादिभिर्योगजन्मां कर्मप्रवचनोयद्वितीया वाक्येत । ‘अनचाया साधयोर्गे विहितेव सप्तमी, निपुणवोर्गे तु शेषत्वात् षष्ठी भवति—निपुणो राज्ञो भवतः । प्रत्यादियोगे पुनः कर्मप्रवचनीयद्वितीया शेषषष्ठीं वाधते ॥

६४२ । प्रसितोत्तसुकाभ्यां तृतीया च ॥ २।३।४४॥

दी—। आभ्यां योगे तृतीया स्यात् । चातुर्थं सप्तमी । प्रसित उत्तसुको हरिणा हरौ वा ।

द्वयोऽपि should be attached in connection with प्रसित and उत्तसुक । The च allows सप्तमी also. Thus प्रसितः इति—cares much for Hari.

मित—। प्रसितः आकृकः । उत्तसुक इष्टार्थाद्वयुक्तः । एताभ्यां योगे अधिकरणे वदीयासप्तमी भवतः ।

६४३ । नक्षत्रे च लुपि ॥ २।३।४५॥

दी—। नक्षत्रे प्रकृत्यर्थे यो लुप्तसंज्ञया लुप्यमानत्वं अर्थं तत्र वर्त्तमानात् तृतीयासप्तम्यर्थी स्तः अधिकरणे । “मूलेनावाहये हेवी अवणे विसर्जयेत्”—मूले अवणे इति वा । ‘लुपि’ किम् ? पुष्टे शनिः ।

If from a word meaning ‘star’ some affix is dropped by the injunction लुप्, the resultant, when used as an अधिकरण, will have तृतीया or सप्तमी । Thus मूलिन् etc.—The goddess should be invoked when the Moon is in मूल and immersed when in अवण । why say लुपि ? witness पुष्टे etc.—Saturn is in पुष्ट—where no affix has been attached and dropped, consequently सप्तमी alone is available in the अधिकरण ।

मित—। नचत इति भावे सप्तमी । लुप्तशब्दः इह लुप्तसंज्ञया लुप्यमानत्वं प्रलयस्य अर्थम् अभिद्वाति । नचतवाचिनी प्रकृतिः, लुप्तस्य लुप्तसंज्ञया प्रत्ययः तेन योऽर्थो जातः तस्मिन्प्रथमे वर्त्तमानात् ग्रन्थात् अधिकरणे तृतीयासप्तम्यौ स्तः इति सरलाधार्यः । इत्यहरदत्तानुसारिणी व्याख्या । इत्य वा व्याख्यायताम्—‘लुपि’ सति, लुप्तसंज्ञया प्रत्ययलीपे सति यत् ‘नचत’ तस्मिन्, नचतवाचिनी प्रकृतिः शिव्यते तस्याम् अधिकरणे तृतीयासप्तम्यौ स्तः । प्रागुक्त एवाधार्यः ॥ ‘मूलिन्’ ‘श्रवणीन्’ इति मूलशब्दशब्दाभ्यां नचतवाचकाभ्यां “नचत्रिण्य युक्तः कालः” (१३७४—४१३१) इत्याध । तस्य ‘लुपविशेषे’ (१२०५—४१३४) इति लुप् । ततौ लब्धौ मूलप्रवणशब्दौ मूल-अवणयुक्ते काले वर्त्तमानौ । अधिकरणे तृतीया ॥ पुष्टे ‘शनिः’ इत्यव न हि कथित् प्रत्ययो लुप्तः । तेन अधिकरणे यथाप्राप्ता सप्तम्येव न तृतीया ॥ ‘अधिकरणे किम् ? अय पुष्टा ॥ नचत्रे किम् ? वर्षीपु तिष्ठन्ति । इह जनपदे लुप्त न नचत्रे । तेन सप्तम्येव न तृतीया ।

६४३ । सप्तमीपञ्चम्यो कारकमध्ये ॥ २१३७ ॥

दी—। शक्तिद्वयमध्ये यौ कालाध्वानौ ताम्यामेते स्तः ।

अद्य सुक्रां अयं द्वये द्वयाद्वा भोक्ता । कर्त्तृशक्त्योमध्येऽयं  
कालः । इहस्थोऽयं क्रोशे क्रोशाद्वा लक्ष्यं विद्येत् । कर्त्त-  
कमशक्त्योमध्येऽयं देशः ।

Time and space, limited by the field of operation of two Karakas, take सप्तमी and पञ्चमी । Thus अद्य etc.—having break-fasted to-day he will eat again after two days. Here the कर्त्ता operates to-day and again after two days ; the interval of time between the two operation has पञ्चमी and सप्तमी । Again इहस्थ etc.—standing here he can hit the mark a Krosa away. Here is an interval of space between the कर्त्ता and the कर्त्तम् which is लक्ष्य ।

मित—। “कालाध्यनोः—” (५५८—२।३।५) इत्यतः कालाध्यनोः इलगु-  
वत्ते पञ्चमा च विपरिणयने “कालाध्यमा सप्तमीपञ्चमो कारकसध्ये” इत्यन्वयः ।  
कारकाद्वा शक्तिरक्षि, तत् एव तैषां कारकत्वम् । शक्तिशक्तिमतोरभेदे “कारकसध्ये”  
इति “शक्तिइयमध्ये” इत्याद्यः ॥ ‘अद्य’ इत्यादिषु एक एव कर्त्ता, शक्तिस्तु भिद्यते ।  
एकया अद्य भुल्के अपरवा च द्वाहे । एव इति चिह्ने तयोरन्तरतौ कालो लभ्यते ।  
‘इहस्थ’ इत्यादिषु अवस्थानशक्तिः कर्तुः, विधाभवनशक्तिः कर्त्तम्, इत्यतयोर्भेदे देशः ।

दी—। अधिकशब्देन योगे सप्तमीपञ्चम्यौ इष्येते ।  
“तदस्मिन्नधिकम्” (१८४६—५।२।४५) इति “यस्मादधिकम्—”  
(६४५—२।३।८) इति च सूत्रनिदेशात् । लोके लोकाद्वा  
अधिको हरिः ।

Panini wants both सप्तमी and पञ्चमी in connection with अधिक because he himself writes : “तदस्मिन्नधिकम्—” with सप्तमी and again “यस्मादधिकम्—” with पञ्चमी । Thus लोके etc.—Hari transcends the universe.

मित—। यद्विकं तस्य यदा सप्तमी अन्तर्भूतकदा अधिकरणे सप्तमी । एकादश अधिका अधिन् शते ; यदा न तदा व्यवलोपे कर्मणि पश्चमी । शतात् सप्तमसप्तमिति शतमपेत्त्वा इत्यर्थः । एवं कल्पा लक्षणेनैव सिद्धतः सप्तमी-पश्चमी ॥

६४४ । अधिरीश्वरे ॥ १४१७ ॥

दी—। स्वस्वामिभावसम्बन्धे अधिः कर्मप्रवचनीयसंज्ञः स्यात् ।

अधि is a कर्मप्रवचनीय when it expresses the relation “master and man”, “owner and owned” etc.

मित—। इह सप्तमानिभावसम्बन्धस्य दोतकोऽधिः ।

६४५ । यस्याद्विकं यस्य चेश्वरवचनं तत्र सप्तमी ॥ २१३८ ॥

दी—। अत्र कर्मप्रवचनीययुक्ते सप्तमी स्यात् । उप पराधे इत्येगुणाः—पराद्विधिका इत्यर्थः । ऐश्वर्ये तु स्वस्वामिभ्यां पर्यायेण सप्तमी । अधि भुवि रामः—अधि रामे भूः । ‘सप्तमी शौण्डैः’ ( ७१७—२१४० ) इति समाप्तश्च तु रामाधीना ।

“अष्टदश—” ( २०हु६—५४१७ ) इत्यादिना खः ।

In connection with a कर्मप्रवचनीय implying excess or the relation “owner and owned” सप्तमी is attached to that which exceeded and to that in respect to which mastery is stated. Thus उप &c.—Hari's virtues exceed a पराद्वे in number. In the case of mastery, the owner and the owned take सप्तमी by turns. Thus अधि &c.—Rama is the master of the Earth. If रामे अधि is compounded by the rule “सप्तमी शौण्डैः” the form is रामाधीना with ख attached by “अष्टदश—” ( २०७९-५४१७ )

मित—। सप्तमी आदिति द्वितीयापवादः । “उपोऽधिकं च” ( ५५१—१४१७ )

कर्मप्रवचनीयत्वे “यस्याद्विकम्—” इति सप्तमी । “यस्य चेश्वरवचनम्” इति

‘यस्य’ स्वामिनः सम्बन्धे ‘द्वैश्वर’ इति ‘वचन’ निर्देशो भवति, य द्वैश्वर इति काव्यते तदाचकात् सप्तमी । यदा—‘यस्य’ स्वस्य ‘द्वैश्वरवचनं’ स्वामिनिर्देशः क्रियते तदाचकात् सप्तमी । एवमर्थदयस्य सन्देहे उभयतापि भवति । तदाह पर्यायेण सप्तमोत्तमिः । स्वस्वामिनोरेकव सप्तमी अन्वव प्रातिपदिकार्थमाके प्रथमा । अधिशब्दः शौक्षादिषु पक्षते । ‘अध्यात्मरपदाग्रिव्य’ खः स्वादेः ॥

६४६ । विभाषा कृति ॥ १४१८८ ॥

दी—। अधिः करोतौ प्राक्संज्ञो वा स्यादीश्वरेऽये । यदत्र मामधिकरिष्यति—विनियोक्त्यते इत्यर्थः । इह विनियोक्तुरीश्वरत्वं गम्यते । अगतित्वात् “तिडि चोदात्तवति” (३६७—३१७२) इति निधातो न ।

अधिः implying ‘mastery’ is optionnaly a कर्मप्रवचनीय in connection with the root इ । Thus यदत्र &c.—Because I shall be employed here. This implies mastery of the employer. Being a कर्मप्रवचनीय here, अधिः is not a गति, hence a low pitch is expected from the rule “तिडि—” does not attach to it.

मित—। “अधिरोष्टरे” (६४४—३४१८७) इति बत्तते । मदीयः स्वामी यन् यथात् अव यामि मामधिकरिष्यति विनियोक्त्यते इत्यर्थः । तैन विनियोक्तुरीश्वरत्वं गम्यते । अधिकारशब्दो नियोगे दृश्यते । ततो यैन केगापि प्रकारेष, उपसर्गतया कर्मप्रवचनीयतया वा, कृधातोरधि पूर्वले सति विनियोगार्थो गम्यते । नहु तदा स्वामिति कर्मण्णेव लितीया, किमचेः कर्मप्रवचनीयतया ? इत्याह ‘अगतित्वात्’ इति । कर्मप्रवचनीयसंज्ञया गतिसंज्ञावाधात् “तिडि च—” इति सूत्र न प्रवर्तते । ‘करिष्यति’ इति ‘यत्’ इति निपातयीत्वात् उदाचकत् (‘निपातेयत्—’, ३६७—३१७३०) । तथापि अधिरित्यनुदात्तं न । अधेरनुदाचकवारण्याय संज्ञा ॥

इति श्रीसारदारञ्जनविद्याविनोदकृतायां

सिद्धान्तकौमुदीन्यास्यायां मितभावितयां सुवर्थप्रकरणम् ।

सारदाविनोदे

श्रीवरदराजविरचिता

लघुसिद्धान्तकोमुदी

श्रीसारदारचनविद्याविनोदस्य कायाचित् टिप्पन्ना च समिता ।

श्रीकुमुदरङ्गन—(एम, ए) —मिवगाचार्यण समाप्तिः ।

Baradaraja's

# LAGHU-SIDDHANTA-KAUMUDI

Containing a few notes of :—

SARADAKANJAN RAY, M.A., Vidyavino<sup>de</sup>,

*Late Principal, Vidyavagore College.,*

Edited by—

KUMUDRANJAN RAY, M.A. Bhishagacharya

*Author of Meghaduta, Kirat, Manu, Gita etc.,*

With an original Sanskrit Commentary  
and necessary English Translations.

मूल्यः साहैरुप्यकष्टयम् ।

Rs. 2.8

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY,  
NEW DELHI

Borrower's Record.

atalogue No. Sa 4 V/Dik/Ray.-

Dikshita, Bhat

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY,  
NEW DELHI

Issue Record

Catalogue No. Se 4V/Dik/Ray. - 446.

Author— Dikshita, Bhattachari.

Title— Sischanta-Kamudi.  
Vol.II, Pt.1.

| Borrower No.             | Date of Issue    | Date of Return  |
|--------------------------|------------------|-----------------|
| <u>Dr. B. Bhagavan</u>   | <u>4/8/59.</u>   | <u>10/8/59.</u> |
| <u>Dy. Muni Dikshita</u> | <u>Ply Board</u> |                 |
| <u>Dr. S. G. Pasab.</u>  | <u>12.8.59.</u>  | <u>2.9.59.</u>  |
|                          |                  |                 |
|                          |                  |                 |
|                          |                  |                 |
|                          |                  |                 |
|                          |                  |                 |

P.T.O.